

# 六祖



淨空法師 講述·邱淑真居士

整理

# 日錄

自錄系

| ()<br>()   | ©<br>;; | ()<br>( <del> </del> | ©<br><b>★</b> |
|------------|---------|----------------------|---------------|
| ◎付囑流通第十324 | ◎法門對示第九 | ◎唐朝徵詔第八293           | ◎南頓北漸第七259    |
| 通第         | 示第      | 詔第                   | 漸第            |
| +          | 九<br>·  | ·                    | t             |
|            | :       | •                    | •             |
| :          | •       | •                    | •             |
|            |         |                      | :             |
| •          | :       | :                    | :             |
| •          | •       |                      | •             |
| •          | •       | •                    | •             |
| :          | :       | •                    | :             |
| :          | •       | •                    | •             |
| :          | :       | •                    | :             |
|            | •       | :                    | •             |
|            | •       | •                    | •             |
| •          | •       | •                    | •             |
| :          | :       | :                    | :             |
| 2          | 0       | 9                    | 5             |
| 4          | 8       | 3                    | 9             |

淨

空法

師

講

述

邱淑真居士

整

理

淨空法師於一 九八一 年講於台北中廣電台,共計二一 次講演

## $\bigcirc$ 前

本 間 受 0 時 , 而 , 《 六 間 佛 可 經 門 中 自 限 祖 参考 制 名 四眾同修 壇 未 經》 相 能 術 0 我 語 細 為六 及人名 說 們 , 播講 , 袓 由 只 大 於 此 地 做 師三十七 六祖 處 簡 經 不能 目 介。 的開 的 詳 年所 此 , 示 是 述 次 , 希望社會大眾對 說 指 播 可 講 明 法 以獲得修學 著 要 0 各 重 的總結 於 地 佛 經 意 經 , 綱 言簡義 佛 流 的 要 教 通處 發 , 成 有 明 皆 豐 個 , 就 為 正 有 , 無 確 此 了 電 台廣 量 的 經 節 功 認 註

ð 前 言 德

識

解

時

播

## ◎經題

經 四 眾 的 , 或 語錄 六 者 袓 ,後人尊稱為「壇經」 壇 大師 經」。這是中 法 寶壇經」,這是本經 國 佛 0 教禪宗第六代祖 經題全文。一 師 般 惠 習慣略稱「六 能大 師,教 誠 僧徒 袓 壇

能 代 為 袓 ,是 師 大 , 慧 袓 後 大 師者 師者 菩 師 0 世 經 所宗 提 為 0 可傳僧 又 題 第六代祖 釋迦牟尼佛傳法給弟子摩訶迦葉,是為佛教禪宗初 達 , ,即天人之師;佛十號之一。」從這些定義看,唯有佛能稱 曰: 可 群生楷範。」《瑜伽論》云:「能 仰、師法者,才能 摩,達摩 分為 璨 為 為三祖,僧璨傳道信為四祖,道信傳弘忍為五 推 五段來介紹 師,通稱六祖。第二段,「大師」。《四教儀集註》 滅 邪穢 祖 師來到中國,成為中國 外道 。第一段 稱為 、世出世間 祖師;創立宗派、教 1,「祖 ,故 師」。他 化導無量眾生令苦寂 名大 禪宗初 師。」《資持 的 袓 誠一方者,也 道 。達摩傳慧可為二 德 • 袓 。傳 學問 祖,弘忍傳 記》 到二 滅 、行 可以 云: 一十八 為大 云: 故 事 名 惠 稱

意

眾 中 袓 不 落 量 菩 言 來 者 貫 國 生 師 \_ 髮 眾 提 是 , 法 , o 攝 言 襌 遵 定 生 樹 劉 , 通 寶 但 , , 常 生 是 宗 循 出 後 宋 稱 是 是 第 法 所 家 也 在 有 時 為 , 0 在 得 說 這 受 真 代 預 肉 法 諸 後 代 身菩 法 戒 正 言 以 個 寶 四 , 佛 世 求 袓 破 個 語 壇 傳 0 \_ 0 菩 , 師 意 迷 畔 佛 百 第 但 薩 那 , 薩 禪 惠能 是 開 思 總 菩 七 於 跋 ジ 四 宗 所 印 六 提 + 悟 稱 此 陀 段 0 說 ` 羅 言 大 為 樹 袓 的 年 受 • , 淨 的 師 離 說 說 Ξ 下 法 後 戒 妙 土 藏 法 所 苦 文 而 法 主 , 壇 0 宗 法 有 說 得 字 寶 說 也 梁 法 0 之 , , \_\_ 是 的 樂 壇 武 師 肉 0 0 至 僧 語 者 含 然 百 身 帝 所 經 隨 封 徒 理 錄 載 **>** 菩 時 緣 七 建 土 而 , 可 , , 就 永 十 薩 代 立 , , 而 尊 也 , 第 年 高 後 哪 稱 恆 為 於 , 尊 , 並 人 為 了 個 之 此 智 之 不 五 猶 稱 藥 敬 段 地 後 , 變 樹 且 經 紀 其 如 稱 念這 方 稱 的 , — 他 , 下 三 0 袓 為 惠 藏 世 合 有 開 立 作 真 間 師 請 在 起 理 經 個 能 演 \_\_ 壇 之 壇 為 壇 個 來 法 \_\_\_ , 大 上 此 o 財 經》 字 師 乘 大 講 則 的 他 壇 碑 這 果 寶 師 , 緣 佛 旁 個 , 0 就 , 故 到 然 邊 為 這 法 碑 0 而 第 能 經 , 哪 在 , 上 壇 人 這 種 \_ 後 廣 所 是 這 本 為 裡 植 刻 Ξ 字 , 度 有 珍 段 經 就 人 去 個 九 無 題 是 界 集 壇 棵 原 愛 有 , 預

學 起 筝 彌 法 知 實 讀 發 普救 先 年二月 勒 門 證 書 0 , 覺 揚 六 , 是 與 樓 , , 六 是 眾 諸 具 袓 閣 光 ` 祖 生 佛 中 足 的 大 聞 個 初 大 惠 的 等 無 教 覺 不 ` 入 能 , 0 學 大責大 量 知 識 即 聖 , 0 聖 大 普 妙義 深 工學是 哲 字 廣 師 唯 賢 證 的 東 入淺 相 任 願 毛 契 新 同 人 , 真正 俗 讀 \_ \_ 0 孔 出 合 時 興 姓 中 。 大· ; 誦 但 縣 ,言 盧 自覺的學問 受持 换 妙 他 , 人 , 善 簡 義 師於三十七年教 言 聽 0 父 者 義 之 入 , 人 大 親 者 讀 豐 發 , 師 , 名 共 揮 他 即 , 誦 Ξ 行 , 入華 同 同 諸 理 歳 , 轁 後世學者徒慕 時具 明 善 佛 就 時 藏 事 財 無 能 父 母 大 量 備 學中, 足 悟 親 , 親 圓 於 妙 Ξ , 知 過 李 覺 學 具 其 理 世 氏 念間 實 海 足 中 ` , 0 0 聖 諸 家 義 , 則 Ξ 六 學 續 是 華 圓 佛 慧 境 理 袓 清 嚴 佛 無 將 滿 , , 生 然 量 世 與 寒 袓 功 經 不 於 不 德 **>** 法 師 出 世 但 唐 , 得 慧命 云 門 世 出 解 沒 , 朝 與 其 間 有 貞 世 悟 普賢 門 間 的 且 機 觀 即 而 先 是 聖

多 是 以 我 版 最 本 壇 初 很 經 看 多 的 開 , 是 頓 丁 教 丁 褔 之 福 保 門 居 保 笅 ,五宗之 士 註 所 本 見 到 , 所 的 以 自 後 就 出 也 有 , 曾 + 流 多 經 通一 見 種 過 , 千三百多年, 七 其 種 中 不 被 同 後 版 人 本 所 遍 篡 及 其 改 海 中 處 外 很 以

《普慧大藏經》曹溪原本最善。此次宣講,依曹溪本為主,並參考流通本及

抄錄流行,目曰《法寶壇經》。汝等守護,遞相傳授。」根據此段記載, 七年。六祖將示寂時,指示門人法海等,說:「吾於大梵寺說法以至於今, 「法寶壇經」四個字的經題為六祖自己所立。這部經確為六祖一生傳法,由 **弘煌本。** 六祖二十四歲接受五祖忍大師衣鉢,三十九歲出家受戒,說法利生三十

門人所記錄的總結。

的是视 宝石作为人物 人物有为沙的

# ◎本經大意

溪 本多一章 曹 溪 原本的章目次第,與正統本幾乎完全相同。正統本分全經 一付囑 流 通第十 。十章大義,略介如次: 為 九

難 己 悟 頓教修學法要之心傳,應該記取 得 得法、修學的經過,是乃三轉法輪之現身作證轉也。這一篇記錄非常珍貴 入摩訶般若波羅蜜,教人「但用此心直了成佛」的無上法門,以 般 若品第二」。這一章正是大師最初於大梵寺一日所說之完整記錄 ,讀之如見六祖其人,又如 ٦ 悟法 傳衣第一』 ,流通本將此章前半改作「行由品第一」 o 親遇講席。此章末後有無相頌十五首,成 , 及 後 半改 祖 , 說 師 自 明

本省 其 是 這 各 對 一章開示功德的定義,並且指導我們要捨有為功德,修顯自性 7 地 今日佛門 釋 大 功德淨土第二』 八小寺廟 四眾同修來說。由於我們的社會繁榮,生活 林立 一,無 ,流通本改作「疑問品第三」 不富麗堂皇,競相 鬥勝 ,自 ,內容 以 為 功德 水準普遍提 特 無 別 功德 重 比 要 。 六 。關 ,尤 袓

本 經 大意の

極 說 於 總結 ! 的 淨 是 此 土 袓 不 上 的問答,蓮 是破 上一 師三十七年教學法語 乘 淨土法 大 法 池 門 大師解釋得很 , 直 , 千萬 接 教 ,分類纂輯而 人取 不可以 寂 明白:六 光實 錯 會、 祖 報 成 意 淨 袓 ,並 土 所 0 本 而 接 非 經 捨 引的是 自 方 會所說 此 便 上根 章 同 以 居 利 下 , 真是 智之 , 都 入, 是眾門 慈悲至 所

宗 ,是一 的 Ċ 本性 傳 定 大本 港一 頓教 體第三』 o 大 八師示 ,流通 眾說:「我此法門以定慧為本。」 本改作「定慧品第 四 \_\_\_ 0 這一章是中國 一體正是 日佛教禪 不二法

o

取 法 為 總 , 的 才 綱 總 ٦ 領 能 綱 念到 領 授 ,最高 坐禪 理 一心 第 的指導原則 四 不亂 ۵ , ,即是上上禪。一 流 通 0 本改作「 不但參 禪要明 坐禪品第五」。這一章是宗門修行方 切法門欲 瞭遵守,就是念佛 入一真法界 , 人也應該 無 不以 此

佛 次 內 授 容有五 傳 香 \_\_\_ 無 懺 **紅相懺** 段:第一 悔 第 悔 五 ے 段 , , 傳 滅三世罪, 流 通 授 本改作 戒 、定、慧、解脫 令得三業清淨。 懺 梅品第六 。這一章是講見 第二段 解 脫 知 , 教 見」五 發 四 分 弘 法 性 誓 身 成

願 0 0 第 第 五 Ξ 段 段 , , 說無相 授 無 相 頌 三飯 五首 依戒 ,旨在滅除吾人多生多劫所造罪障,罪障消除 。第 四段 **,開示一體三身自性佛** ,令 學者 悟 即

是

見

性成

佛

0

槃經》,見祖 慈 由 如 人 法華 請益 悲 此 不落階級」,南嶽之「修證不無,污染不得」,永嘉大師之「一宿 一章看 、楞嚴 至 可見祖師指點其悟入不二、親證無生之善巧,是真修行的典型 經》,智通之於《楞伽經》,志道、志徹、無盡藏比丘尼之於《大涅 極 機緣,來做一個教 參請機緣第六』 到 經》二十五圓 。在這一 ,古大德無論解門或是行門,莫不皆是以悟入為宗。 師指導其大開圓解之妙悟,是依教讀誦的模範。又如青原之 章中, 通 , 流 、學、修行的 ,皆具足修學的示範 亦見祖 通 本改 師被機點化、說法利生之大 作「機 榜樣 緣品第七 。 正 作用 如 , 正 , 華 。這 是止於 嚴 經 一》善 章列舉十三位 。如法 至 善善 財 0 參 的 我們在 覺 達之於 教 學 學 , 又

弘

南

頓

北

漸第七

ے

,

流通本改作「頓漸品第八」。這一章是對當時禪宗

揚趨勢的記述,是史實。五祖忍大師傳出兩支,南方是六祖惠能大師,以

本 應當 智 使 九 勤 者 分 拂 本 , 事 的 效 曉 拭 來 0 可  $\neg$ 開 這 法 諭 惜 的 無 唐 示 的 好 其 為 一章記 的 一物 朝 是 , 徒 宗 榜 o 徴 誠 樣 詔 , , , 能發人 載當時 為 亦 接 第 他 。這一章是史實 八 見 的 引 宗 其 門 大 , 接 深省 師 乘 朝 下 , 流 兄弟 廷 不 人 上 一上根 。祖 帝 服 ,是名 通 本無 惠能 王 本 遣使 師做 改 人 ,也是身教 作 大 ,是名 漸 相 師傅 引 忌 出 教 宣 一個 請 , 0 各依因 神 頓 供 詔 衣 出家人遠離名 養 品 秀 得 教;北 。章 (、請 第 敬 法 緣 。秀 九 佩 題改作 方 益 弘 六 , 化 是 , 大 袓 神 也 師 師 , —<sub>1</sub> 闡 方 有 秀大 也是 以 以 護 老 改 利 袓 , 疾 法 師獨 師, 養 作一 也 \_ 位 是 ` 辭 守 我 得 了 護 , , 以 及 輩 别 法 出 不 其 後 家人 具 品 無 時 起 深 對 第 師 的 時

科 對 付 ` 嚼 慢 十 7 心求 品 入 法 第 界 門對 + , 必 以 示 要至誠感通 這 十八 第 九 一章是六祖 正除十八邪,三十六對天 『付囑 ,因為此經不屬文字 教授其門人說法不失 '流通第十』,流 然 , 乃是 佛 通本將 法 本 0 袓 宗宗旨 意佛 但 此 是 兩章 大 的 Ü 也 法 典 合 併 範 不 可 , 0 師於 以 以 改 輕 Ξ 為

意

,令人省悟

ð

偈 第 真 承 佛 的 太 佛 法 + 極 一八首 修證 末後 袓 偈 元 祖 年壬子 之指 說 , — 稟承, , 說 這 法 \_\_ 指 後代之人,識此偈 南 出 章是記 七月命門人往新州國恩寺建塔」 出: 「 道統其來有自 此 0 宗 大師一生示 乃是無諍法 載 欲成就 祖 師 付 現 種 , 噣 意 用 門 智 ,也就是一 傳 意很深 , 自見本心 , 0 法 又 須達 的事情,很詳 入為本 • 祖 經立名 相 相 ,自成 , 這 三昧 師最 、 一 行的修學榜 為 後 • 佛道 細 句 留 《法寶壇 一行三昧 , 尤 別 以下才是「 0 八首 其 以 樣 經 偈 , 0 , 付 真 此 以 日 0 "屬流 最 乃 假 下 「自性 說 重 動 乘 師 通

見 滿 由 立 於 具 萬劫苦修也不能超凡,普願大家有志同學。 足 知 此 諸 如 位 佛 來智慧德 不 同 悟實 修, 袓 慈悲 學佛 相 相 ,染著五欲六塵,起 , 。法界原是 西來之旨, 就 是學覺、學悟 一真、一相、一行,奈何眾 教我們頓悟本性 ,覺悟本性 無量迷障,沈 。本性之中, 自成佛道。是以迷關未 淪六道 生 , 生 自 妙 死 作 湛 流 聰 圓 轉 明 寂 ,實 ,

圓

# ◎悟法傳衣第一

錄 也是一部完整的經 此 經 第一 章, 是大 ,非常寶貴 師在大梵寺應韋刺史之請 ,為大眾一 天演講 的完

開緣 十餘 時 大 総説摩 師 至 ,僧尼道俗一千餘 訶般若波羅蜜法 寶 林 韶 州韋 刺史名 人,同時作禮 0 師升座次,刺史官僚三十餘 璩 , 與官僚入山 ,願聞法要 。請師於大梵寺講 ,儒宗學士 堂 一為眾

廣 師 年 就是當時六 刺 曲 史韋 開 江 , 佛 到 就是公元六百七十七年的春天 縣曹溪 這 法 璩 韶 與他的部 因 州 段 袓 緣 近 寶林寺時 經文 演 郊 , 的 講 演 , 屬 說 大梵寺(宋以後 和 題 大乘佛法 ,其確實年代,依法 目 、幕僚多人 佛經上的 , 這個 的精義 題 序分 目也是當時大眾們所請求 ,仰慕六祖 改名 。寶林寺就是現 相同 妙 為 法 o 報恩光孝 海舊序推 這是 一的道 摩訶 大 般若 學 師 在 算 寺), 自 , 特地 波 的 廣 , 南 羅 大約是 州 來到 在該 華 蜜 法 敦 法 寺 性 寶林 寺講 煌 唐高宗儀 這這 0 寺 本的 當 , 堂 寺 時 來 經 個 為 禮 的 到 題 大眾 請 字 韶 韶 鳳 大 州 州

悟

法

傳

衣

第一

就 語 本 黄 來具 圓 應 梅 南 卷 滿 無 中 宗 , 所住 足 悟 究竟大智就是成佛。讀此章末後一句「何期嶺南有佛出 文意思是「 頓 ,實際 教 入 , 而 摩 與 最 生其 八十方諸 上 訶 所指 般若 大 心」處 乘摩訶 圓滿究竟的大智慧」。佛 佛所 ,當 波羅 為今 般若 ,六祖言下大悟,悟入自性摩訶般 蜜, 悟得者無二無別。「摩訶般若 經首章。而此 波羅 成為千古第一人。五祖為說《金 蜜 經 · 六 八字題 法 袓 總以 惠 能 信 目 大 非 為 師 常 能 於 波羅 重 入 韶 , 《若波羅 要 州 智為 世 蜜 , 因 大 一是 剛 梵 , 經 為六 寺 能 蜜 **,** 便是 古 度 , 施 祖 ,成 印 自 法 明 度 性 至 在

宗旨 樣 陳 緣 祖 說 的 是 講 法 所 如 六 何開 題 人 在 袓 , , 已悟 0 的確 見 究 悟?更希望 而 便 竟 流 入、已證 很能 說 知 行本 的 大 竟將這 吸引人 師 什 所 麼 得,今章 大 法 師 說宗旨 麼重 慈悲 0 ?全然 當六祖 ,也指 要 刺 , 莫 即 的 史 一升座時 時 名 講 ` 同多道 其 就 題 點 奥 我 可 刪 , 以 妙 掉 們 友等輩 講堂中的 抓 也 大家皆能 , 實 到 0 綱 原 為 領 本 不 , 聽眾 當 開 哪 , 方 即 悟 有 是 敦 而 個 , 刺 這 說 煌 只 不 史 是 本 說 聽 希 望 無 此 , 官僚 為 次 講 \_ 能 眾 講 這這 題 知 俱 開 演

證

o

♂ 悟法傳衣第一

時 向 人 大 八師敬禮 ,儒宗學士也有三十餘人,僧 ,希望能聽到摩訶般若波羅蜜法的精要, 尼 、道士、在家居 可見當時法 士 們 共一千餘 會的莊 人,同

勝

岸 好 般若波羅蜜精 的機緣而 ,或譯「到家」,有圓滿究竟的意思;「法」是指 摩訶」譯作「大」;「般若」譯作「智慧」;「波羅 不去聽法? 要的方法門徑 0 這 個題目多麼動人!我們怎能輕易 法 門 蜜」譯 , 就 是 放 棄這樣大 悟 作 到 摩訶

大師 知 識!菩提自性,本來清淨,但用此心,直了成佛 告曰:善知 識 !總淨心念摩訶般若波羅蜜 0 大師良久復告眾

羅 傾 聽說法。實際上,大師已經將般若法要和 師隔了很久又告訴大眾:「菩提自性 蜜 。」我們可以想像得到,當時的會場必定非常寧靜,大眾都聚精 大 師告訴大眾:「善知識!總而言之,此事須要以清淨心念摩訶 本來清淨,但用此心,直 盤托出,只是大眾不悟 0 於 般若 會神的 了成 是

佛 要。也可以說,在大梵寺開示,到此地已經將悟入的法要講完了。 。」這四句話是解釋前一句,肯定前一句,教導我們「總淨心念」的法

想心、分別心、執著心。「生滅滅已,寂滅現前」,才是圓成總淨心念。 執著的心就是淨心,就是無住心,也就是自己不生不滅的真心。生滅心是妄 出 是生清淨心,不應住色生心,不應住聲香味觸法生心。應無所住,而生其 「念」就是生心。佛在金剛般若會上教誠須菩提尊者:「諸菩薩摩訶薩應如 「一心正念真如」,就是真正圓滿的智慧 「念」,不是分別,不是叫我們起心動念;而是一心正念,是大乘經常說的 ,無不與此相應,真傳佛心印之法主也。「淨心」,離一切妄想、分別 。」諸菩薩由此悟入,六祖也是由此悟入。六祖之所教所傳,無不由此門 在此簡短開示裡,最重要的就是「淨心念」。「淨心」就是無住,

生前本來面目」 性 智慧覺性,本來是清淨的,從來也沒有染污,就是禪家所說的「父母未 「菩提自性,本來清淨。」菩提意思是覺,自性就是本性。人人都有本 。這個面目從未缺失,只可惜眾生日用而不覺,所謂迷失真

的 即 無 只教 愈遠 轉 ジ 菩提 總 上 是 , 這 二意 0 佛 入 實 綱 , 佛 愈迷 認得 ° 道 缘 才 領 相 與 無 眾 , , , 真性 慮妄 一心 性 愈 何其簡易 迷 我 生 淨 深 自 的 們千萬 心明本來是佛 , 所 境 , 迷 見 差 性 真法 , ,染著 別 德 謂 !永明大 不 ,只 不可輕易忽略 可憐 界 本 見 淨 自 五 在 , 就 欲六 , 然 憫 性 一心 本來 ,正是這 師說:「至理 叫 者 塵 後 做 。 — , 直 佛 就 面 、名 。大眾願聞般若法要,大師於此 指 菩 4 目 ら と 薩 說 個意思。這一段開示 闡 是 做 , : 不 凡 利 真 , 夫、 能 就 , — 一言, 養 但 證 , 叫 就 得 妄 用 做 ら い 點 此 叫 自 想 覺 是 凡 做 者 ij, 性 正 、 分 成 。眾 念 迷 如 , 直 來 聖 別 。 六 , \_ 是 智慧德 生 0 了 ` 大 狂 執 成 袓 一念不 S. 著 是 師一生教 ら と 大 佛 相; 不 慈大 。 \_\_\_ 真 , 總示 歇 覺 ら と 如 正 為 悲 愈 , , , 法 Ξ 學 歇 是 轉 境 ,

用 知 識 是 以 大師的身教,現身說 ! 且 下 經 聽 文 惠能 開 示 ,是大 行由得法事意 師敘 法 0 述自己求法得道的經過,對於後學極具啟示作 0 能 嚴 父本貫范陽 ,左降流 於嶺 南 , 作

新 州百姓 ð 0 悟 此 法 傳 衣第一 ,父又早亡。 老母孤遺 ,移來南海 艱 辛貧乏 ,

市賣柴。

嶺 師童年遭遇非常不幸,父親早亡,他與老母遷居到南海,家境非常清寒, 南 就是五嶺之南,是 大 師 原籍是范陽,現在的 現在的廣東省 河 北 省 , 0 新 大 州 師 即廣 先 人作官 東新興 , 被 縣 ,落 降 職 籍為平民 流 放 到 嶺 。大 南

賣柴度日

聞 時 說 東禪寺來。其寺是五祖忍大師在彼主化,門人一千有餘,我 ?客曰:《金 有一客買柴,使令送至客店。客收去。能得錢 ,聽受此經。大師常勸僧俗但持《金剛經》即自見性,直了成佛 0 宿 一聞 昔有緣 經云:「應無所住 剛經 ,乃蒙一客取銀十兩與能,令充老母衣糧 》。復問從何所來持此經典?客云:我從蘄 ,而生其心」 ,心即開悟。遂 , 卻 出 門外,見一客誦 ,教便往黃 問 到 客誦 州黃 彼 。能 中 梅

了 錢 ,退出門外時,見到一位客人在念經,聽到經中所講「應無所住, 有 天 , 有一位 顧客要買柴,要我 把 ,柴送 到 客店。顧 客將 柴 收 我

拜五

祖

非 緣 梅 五 經 袓 五 , 住 五 義 常 袓 袓 師 縣 承蒙 而 東 袓 , 重 弘 , , 這 生 應 而 忍大師 襌 要 就 聽 為 Ü 無 自 寺 一位客人取十兩銀子給我,做為老母衣食之用,叫我到黃梅去禮 受 就 , 段 眾 說 然 來 所 文 此 顯 能 不應當有住而生心也。無住而生者,是清淨心也。若以心 住 人 明 主持教化的道場,參學門人有一千多人。我 出 , 經 。東禪寺又 衷 在 大 見自本性 ,而生其 機 0 心敬 師 流 五 鋒 開 ,超 通本 祖常 佩 悟機緣乃在 稱 心」,明代蓮 ,才有人慷 ,直下了悟成佛。」我聽他說完之後,真是前世有 少「應無 勸 絕不凡?由 蓮花 出家、在家大眾們:「只要受持、念誦 1.寺,位 偶 所 //住,而 慨 然 此可知,黄梅八個 贈 闡 池大師 於黃梅 金,勸 經 0 生 解釋 縣西 其 他 在當時 勉參學 心」八個 南 說:「應」是當 約一里 o 必 月,乃 不 字 定 就 一的東 然 與 在 。 而 , 那 那個寺院 是 這 些客人議 山 何 求 也 入 以 ,是禪宗 黄梅 , 個 印 金 應 字 證 禮 拜 此 初 論 卻 剛 拜

再

問

他

:

從

哪裡

來

,怎麼

得

到這

本

經的?客人說

:: 我

從

蕲

州へ

湖

北

省)

黄

ジ

」 , 心

中

豁

然開悟

。於是

就問客

人誦念什麼經?客

人

說: 《

金

剛

經》

Ŷ

悟

法

傳

衣

第一

法 生 不得言生。「應生無所住心」,又云「不應住色生 心」,前言應,後言不應,正是反覆說明「無所住而 心 , 不應 生者, 住 生 聲 即 香 味 觸

界之 清 真 作 說 淨 大 師 : 正 何務?」 淨 願 , **急證** 做 「惠能 現 什麼事 S. 六 到 身說法教導我 。他的為 以 至 袓 才有 「於人無爭 得 住 何 是不識字之人, 聽 啟 情 法 以 , 生心 和 八萬 都 了這幾 大 我 人也必然是 尚 能放得下 們 師就是我們最好的榜樣;換句話說 ,弟子 四千塵勞煩惱 ,生分別心 不能 句話 們 , 於 。我們 證得?原因在「有住而生心」,住色生 世無 , 可 自 、都能看得開 卻能一 和 心常生智慧 和大 悦 「求」、「諸惡莫作 、生妄想 見悟達之人福慧本 ` ,清淨的 闡 誠信 師一樣、和諸佛一樣 經 白 的達 )。不離 , 雖 Ü ら と 真心自然不能證 、生執著心 即 人, 然 開 貧苦 自 才能 悟 ,眾 來具足 性 , ,卻 , , 只 -善奉 可 即是 一闡 ,生貪 見 ,夫 , 不 要依 都 他 石得 便 行 求富貴 福 具足 的 悟 復何求 ジ 田 , 止 此 如 。未 N) 0 這就 經理 平 瞋 Ü 福 果 0 ??是 他 常 慧 我 、住 於至善境 審 Ś 是六 論 和尚 圓 對 就 們 和方 聲 滿 五 很 真 一位 無 祖 生 袓 的

法,持之以恆,便有悟入的機緣。

能 安置母 畢 , 即 便辭親,不經三十餘日,便至黃梅禮拜五 祖 o

置 袓 好 , 大 辭 師 别 開 了 悟 母 之 後 親 0 , 接受諸客人的勸教 還 不到三十多天 , ,於是備足老母生活 就 到 達 湖 北 黄 梅 縣 東 所 襌 需 寺 , , 禮 切 拜 都 安 五

問 師 能 0 惟求作佛 汝 何方人?欲求何物?能 ,不求餘物 0 對 曰:弟子是嶺南新 州 百姓 , 遠 來

處 真 位 槙 就 是 活 袓 南 活 人 師 新 五 中 潑 初 州 , 袓 龍 這 潑 見 的 問 平 是 鳳 的 面 : 時第 修 現 民 0 在 這 百 你是 無 是 我 姓 \_\_ 住 教 番 們 , 哪 Ü 遠 我 問 面 裡 ` 們 前 對 道 人?到 修無住 學佛求道 而 , 0 來禮拜 是 只看 何 八我這 行的真實樣子。 等 他 要 的 <del>---</del>1 大 裡 向最 遠 來想求 氣 師 來禮 象 , 上乘著 ! 只 求 是 師 些 作 何 什 , 因 等 佛 眼 只 麼 此 求 ? 的 , , , 作 超 而 不 我 惠能 槽 佛 求 脫 們 廠 其 ` 不 踏 莊 他 答 可 碓 嚴 句 0 以 正 ` , 是 輕 非 能 這 弟 是 易 子是 最 凡 大 念 1 師 兩 下

2

ð

悟

法

傳

衣

第

不是 欲 過 ,此是修三惡道 , 也求 這 正 作佛?若求 是菩薩 學處 ,而不是菩薩道 作 。反省自己 佛 ,何以心 也 行 。 此 相違 曾 [經拜 處一定要認識清楚,辨別 ?如果參學 師、求 戒 不為作 、參學 佛 欲 , 而 求 明 瞭 為名 何 物 ?是 利 五

至求覺反迷、求升反墮

祖言 本 無 南北;獦獠身與和尚不同 :汝是嶺 南 人,又是獦 獠 ,佛性有何差別 , 若為堪 作佛?能 ? 曰:人雖有 南 北 , 佛 性

佛 疆 成 槃 阿 性無分南 來 , 文 平常,其實乃是對能大師的口試 耨多羅三藐三菩提。」意思是成無上正等正 心所現,一 經》云: 五 化落後 祖 說:「你是嶺南人,又是猶獠,如何能作佛?」嶺南是中 北,佛性 。猶 「一切眾 切因果世界微塵因心成體。」《五苦章句經》云:「一切壯 獠,是未開 也不分 生,悉有 文 明人與野蠻人 化 佛性 的蠻夷少數民族 ,也就是入學考試 。」《楞嚴經》云:「如 。佛經云:「凡 ,通 覺 ,就是成 稱 西南 。而 夷者 有 佛 能 來常說諸法 的 Ü 大 。 五 者 師 意 的答 思 , 定 袓 國 案 此言 的邊

與 佛 與 者 取 無情 地 , , 皆 過 金金 獨 獄 ら と 步三界,皆心所為。」這幾句話說明,成佛也是心之所為, Ü , 剛 , , 世 Ü 經》 所 同 為 圓 取 餓鬼 「降伏其心」的意思相同,「吾與心鬥,其劫無數 出 種智」。大師親證如是境界,於是,六祖口試的答案得到滿 ,這是講相隨心轉,「能伏心為道者,其力最 世間最 , 心 取畜 為強壯有力的無 生,心 取天人」,說 過 於 ·公 , 一 明心造六道輪 Ü 是 怨家,常 多 迴 欺 ,「作形貌 正是「 。 今 , 誤 這 人 乃得 兩 , 情 白

這獦 弟子自心常生智慧 祖 更欲與語 |獠根性大利,汝更勿言,著槽廠去 ,且見徒眾總在左右,乃令隨眾作務。予曰:惠能啟和 ,不離自 性 , 即 是 福 0 田 0 未審和尚教作何務?祖云 尚 ,

恐 語》中「有朋自遠方來,不亦樂乎!」真是「知心人乍見話知心」 別人嫉妒,只好差遣隨眾去做事務。「作務」,就是為大眾、為 這 節 經文,我 們 又見到五祖充滿了不尋常的喜悦 ,使我們 0 想 團體 起 但 是 論 服 又

外,教六祖如是學菩薩行、修菩薩道。 福慧雙修、三學等運的方便妙門,諸佛菩薩共行的大道。五祖也不例 這是為自己修福、為團體造福而令大眾享福,這是佛陀教育中真參實

自 印度話,意思是親教師,是學生對老師的尊稱,「弟子自心常生智慧,不離 說道:「這獨獠根性太銳利了,你不必多言,到槽廠去吧!」 後 ,還格外要求加分,希有!希有!直叫五祖叫絕,欣然讚歎,也是印證, 性就是福田。不知道和尚要我去做什麼?」這幾句話,正是考試滿分之 當六祖聽到五祖差遣他隨眾作務時,他又說:「惠能啟和尚」,和尚是

始 曲 示 「弟子自心常生智慧」,這是說六根接觸六塵境界,一一境界中, 得見道;於一一法生無量喜悦,充滿盡法界時,是為菩薩初入歡喜地的境 現身教 工之 、無量喜悦。孔子在《論語》中說:「學而時習之,不亦悦乎!」有異 .此番對話裡,已經顯示六祖大師業已功圓果滿。破柴踏碓 ,為後學做榜樣。這裡值得我們特別注意的,是六祖這幾 。這是學行圓滿,理事無礙、事事無礙的境界。必於法喜充 ; 正 皆現 句 是 九無量 話 慈 悲

又是怎麼回事,何以落得如此模樣?參! 。反觀我輩,於一一法中迷惑顛倒,生無邊塵勞煩惱,豈不愧對佛祖?這

享受」 孔子、 智慧 無 才能證得「不離自性即是福田」?我們也藉禪宗的一句話說:參! 礙 , ,是慧圓滿;無住生心,不離自性即是福 六祖說: , 這 福 顏 回生活言行中,得到消息、得到證明;方東美先生說「人生最高的 圓滿是事事無礙,他已經具足菩薩學行。如是境界,我們在 也正是佛陀教學的宗旨,真正的離苦得樂。現在的問題 「不離自性,即是福田。」這兩句話更不容易體會。自 田 ,是福圓滿。慧圓 山滿是 , 要如何 佛 心常生 祖、 理事

能 退至後院 ,有一行者差能破柴踏碓。經八月餘 0

修行叫做行者,分派惠能一份破柴、踏碓舂米的工作,就這樣工作了八個 。向下經文是五祖傳法 惠能 大 師於是接受五祖的教誠 ,退到 後院槽廠 。有一位行者——在 寺院帶

多月

祖 日見能曰:吾思汝之見可用,恐有惡人害汝,遂不與汝言, 知 之

ð

悟

法

傅

衣第一

否?能 曰:弟子 亦知師意 ), 不 敢行至堂前,令人不 覺

來 境 法 氏 的 有 難 不 黄 父 乃 神 緣 可 的 內 壞 的 意 聖 能 弘 有 金 人 0 有 用意 時 對 中 使 我 也 揚 六 \_\_ Ż ! 命 群 代 你 們 ` 大 夭 事。 應 須 承 比 , ,不敢 , 不 五 才是 該 知 傳 佛 利 丘 袓 能 門 深 大 必 ` 見 , 到 在法堂前行走,避免大眾生疑 真佛 覺 有 提 大 省 中 所 後 師是一位 婆 至 其 就 以 , 院 善 不 忍 存 弟子。佛氏盛 時 達 , 多等 辱 節 有 見 , 與 ` 順 因 嫉 你 到 賢妒 多說 大 恆 逆 緣 為 惠能 覺大悟者 皆方便 佛 順 ,尤其善巧 隨 障 能 , , 緣 告 唐尚有 知 , ?;外有 喜 障 道 , 訴 原是 , 礙 嗎 ,豈會不 他 完 惡 ? 方 阻 說 人 不 成 惡 撓 便 , 自 Ė 六 。若 王 正 何 法 、 外 法 我 知 己 袓 ? 他 ?况末法 門 的修學 想 云 的 出 0 一切 道 弘 生 你 時 說:「弟子 孔 傳 在 的 未 今時?逆 門教 順 加 盛 ` 見 0 弘 利 不 見 阻 唐 地 傳 學 撓 僅 而 可 , , 亦 無 於 中 ` , 用 也 境 有 繼 此 逆 可 國 , 知道 ` 往 類 緣 見 佛 唯 , 障 相 開 似 正 佛 教 恐 ,

見 真實受用 道 六 出 袓 。 於 汝 師 之 初 見地 此可見他們之間神交默契 五 可 祖 用 僅三番問 」,「見 對 地 ,說 指 話 , 入 不多。八 佛 Ú É 知 相應 見 個 , — 多月 , 言語之間具足 可 用 並 足 說 面 真法 無盡法 至 此 界

亦信此經不屬文字,乃祖意佛心也。

不求 此 祖 祖 者 般若之性 0 一日喚諸門人總來,吾向汝說:世人生死事大,汝等終 火急速去 出 ,輪刀上陣亦得見之。 離生死苦海 , 各 作 ,不得遲滯 ,自性若迷,福何 偈,來呈吾看。若悟大意,付汝衣法 ,思量即不中用 可救?汝等各去自看 ,見性之人,言下須見。若 智慧 日只求 ,為第 , 取  $\blacksquare$ 如

期 無 事 四 生尤 空 非 大 0 是 天 畢 大 。」這是 有 以真 竟 為 , 夢 下至 苦 非 天 正覺悟此事者,無不急求出離 場 短 實 , 五 大苦,奈何覺悟 阿鼻地 ,古人說 0 祖將他的學生徒眾全召集來,說: 富貴驚 0 是又 獄 **,** ,雖然苦樂享受不同 入, 何苦廣造罪業 出息難期入 難免無常二字。爭人爭我 此事者不多 ,總落得世 息,今朝 ,是 0 佛 , 為生死事 總 經說 不保 不 世 「我對 免 此 酬 來 生 事最 大。 償 ,到 朝 死 ` 你 輪 為 底 冤 , 明 們 迴 冤相 成 瞭 講 ` 流 空 功 , , 報 名 轉 凡 世 誇 無 夫 蓋 人 六 **灬有盡** 能 生死 道 上 世 至 誇

你們終日 悟 法 傳 只曉得修福」 衣第一 。蓮池大師說:「今生持戒修福的出家人,如

修功德 道場 言,不以 要知道為眾生造福 誰?」蓮池 他 未能 在 家, ,請他遷往 北峰山陰結茅篷清修。十年之後,由於信徒日多且 亦 到 達 為然 必然 到 現 大師說:「那人正是老兄!」老僧 在都失掉了。現世尚且如此 明心見性,念佛求生淨土的信願微弱,這種人來世多投生在富貴 !蓮池大師說:「不要講來生,眼前我曾經見到一個出家人 為富貴所迷,或至造業墮落者。」當時有一位老僧,聽 那裡去當住 ,廣結法緣 持,於是漸漸染了習俗 ,為當來普度眾生做資糧 ,何況來生?」老僧問:「這個人是 聽了默然 , 以 無語 致 敬仰道德,為 , 萬萬 墮落 所 ;往 不可以享福 以 , 出 年十載清 他另建 了

世人 蒙 有 享福 止 **,二者受** 住 大約分作 , ,總不免才覺又迷 如 不求 於 如夢,縱然經歷百千大劫, 是带著這永 用 出離生死苦海」 貧賤 雖 不 同 、富貴 , 其 無 休止忙 0 忙 兩 0 則 類 一。忙 蓮 ,貧 碌 池 的 賤 大 到 的 師 ら と 也無 再 老 天天忙於衣食, 說:「醉 死而 投 了期 胎 後 , 己。 生夢 再 0 再看看諸佛菩薩 忙 到 身 死 富 死 雖 , 貴 然 這 0 死 的 死 句 也 話 生 了 是真 生 天 死 ら と 天 朗 忙 忙 實 著享 . 還 然獨 昏昏 話

**醒,大丈夫應當如是。」** 

若 有 就 傳 量 給 ら い 白 漸 是 你,做為禪宗第六代祖 就 , 每一個人各作一首偈,呈上來給我看看,如果能悟得大意,我 般若之性。」「智」,照有,明瞭萬象;「慧」,觀空,洞徹 話 本來 表示 是圓 錯 次 我們要 五 了,就 袓 師 無一物的清淨心。一切眾生的真心本體本來是佛,不假修成 無 滿永恆真智大覺,這裡指親證諸法實相的般若智慧 說 承 切記!五祖說:「你們各自 無 :「自性若迷,雖有 的憑證;「法」,唯說一心,唯傳一法,就是不 不中用 明 ,也無無明 。」這裡所說的衣法,「衣」,指 師。火急快去作偈 盡 。入此宗門 大福 報也不 回去,看 , 一能救 ,不得延遲逗留,一落到分別思 切須在意。如此見得 看 生 自己的 死 輪 佛陀的袈 迴無 智慧 盡 。五祖又說: 可說之法 , 看 的 裟,代代 就將衣法傳 理體;「般 大 苦。」 , 取自家本 就 , 也 , 也 相

佛 見性就是徹底見到自心的覺性,生佛平等、萬法一如、無所不覺的真如 五 袓 說 ·· 「見性之人,言下須見。」禪宗 的 特 色是直 指 人心 見 性 成

法

。傳

法是印證宗門的佛心、宗旨

0

Ŷ

悟

法

傳

衣第一 多

用 本 性 無 大利的人。下面一段是神秀禪師書偈,也就是神秀應試 性 就 方 是 見 , 超 正 性 當 凡 必 揮 超 須 是言 刀 聖 上 , 以 陣 下 作戦 凡 就 聖 見 的緊急關 , 見 不 \_ , 得 性 就 頭 失 是 同一耳 大 ,也能言下立刻見得。」這是比 徹 大 。 五 悟 0 祖又舉 悟 了 以 的經 比 後 , 喻 過 無 說 求 無 這 得 樣 , 根 的 大

眾 所 益 聞 得 語 處 ?神秀上座現為 分 , 總皆息心 , 退 而 遞 ,咸言:我等已後依止秀師 相謂曰:我等眾人不須澄心用意作 教授師 ,必是他得 ,我輩謾作偈 ,何煩作偈 頌 偈 !將呈 , 枉用 和 心力 尚 有 諸 何

師 要 望 力 秀禪 盡 所 歸 不 Ú 這 師 眾 用 用 好 說 意 人 大 節 了 聽 了 的 眾 經 作 聽 了 , , 文 這 偈 了 又 記 \_\_ 些 定 何 呈 五 載 是 送 **松當時** 必 話 袓 吩咐之 煩 他 給 以 後 得 和 Ü 大 去作偈 眾 尚 的 , 後 對 都 看 0 , 我 止 , 五 息 ?」大眾 有 退 們 袓 了 什 下 如 欲 來 作 果 麼 傳 互相討 偈 用 衣 輕 率冒 對 處 的 缽 於傳法 念 ? 的 論著說 神 態度 頭 昧 秀上 的 , 說 ` 作 , : 亦見 傳 : — 座 偈 衣 現 , 鉢 我 在 我 神 可 是 的 們 以 們 秀 我 事 說 這 襌 以 後 是 些 們 師 枉 都 人 就 的 己 己 費 不 依 教 是 需 眾 止 授

表明態度。且看神秀禪師如何應試。

惡 不呈偈 神 秀 ,卻同凡心奪其聖位奚別?若不呈偈,終不得法 思惟:諸人不呈偈者,為我與他為教授師 和尚如何知我心中見解深淺?我呈偈 ,我須作偈將呈 意 0 ,求法即善 大難 !大難 , 和尚 覓 祖即

情 貪 法 和 不 為 就好 能 尚 Ü 了 凡 得 下面再講秀師呈偈的經過 怎麼知道我心中見解的深淺?我呈偈 我是他 神 夫奪五祖的祖師地位 法 0 秀 這 如果意思要是在爭取第六代祖 Š 們 裡想著:「大家放棄了作偈的念頭 的教授師。因此 事情太難了!」這一節是敘說秀師當時欲呈偈求師印證 ,又有什麼差別?假使不呈偈請和尚 ,我 必須作偈呈送給 師的地 的用意 位 , 而 ,那就錯 ,是求老師為我作印證 和 無人呈偈 尚 看 了!豈不是 。我要是 給 和 印證 .尚 不 和一 這 ,終究 呈 的 都是 偈 ` 般 傳

五 祖 堂前 神秀作偈成已 有步廊三間 ,數度欲呈,行至堂前 ,擬請供奉盧珍畫楞伽經變相及五 ,心中恍惚 , 祖血 遍體 脈圖 汗流 流傳供 擬呈

3

ð

悟

法

傳衣第一

數 從 年 他 得 受 和 0 前 人 尚 禮 後 看 拜 見 經 四日 , 0 忽若 更 修 , \_ + 道 何 道 好 ?是夜 , 即 度 出 呈 個 禮 拜 更 不 得 , , 不 云 0 使 是 秀 人 秀 乃 知 作 思 惟 , 0 若 執 道 不 燈 如 不 堪 向 , 書 廊 , 偈 枉 於 向 書 Ш 南 著 廊 中 ,

壁

間

,

呈

心

所見

0

書寫 宗 修 拜 頌 過 走 即 寫 對 的 到 四 五 , 代 堂 眾 什 說 在 天 五 是 南 麼 堂 前 生 袓 , 袓 廊 前 道 我 共 做 師 , 法 牆 ? 神 走 有 法 承 總是感覺 堂 壁 布 秀 廊 + 傳 前 於 所 牆 Ξ 施 的 有 以呈 是 作 次 的 壁 血 Ξ 進 意 到 脈 , 間 , 露 在 退 由 N) 思 圖 如 走 心中的 夜 中 說 和 , 0 , 廊 晚 尚 恍 神 這 不 仍 , 是 三更時 秀 堪 自 沒 惚 原 見解 屬 有 己 做 , , 來 看 只 把 全 好 於 打 身 分 怪 見 偈 壁 算 握 自 汗 畫 頌 請 , 0 , 不 己 若 流 不 供 , , 讓 和 敢 曾 流 枉 , 奉 來 呈 别 尚 想 經 傳 盧 今後 忽 送 呈 幾 人 此 珍 度 知 山 然 又 o 居 想 讚 不 啟 道 數 神 士 發 年 歎 呈 秀 敢 來 , 送 自 受 說 思 冒 人 書 己 人 好 惟 給 心 昧 楞 提 恭 五 : , , 伽 o 著 敬 我 這 令 袓 經 燈 樣 禮 就 不 人 變 , 把 感 拜 如 前 出 但 相 偈 來 毎 把 後 悟 及 禮 還 偈 經 次 襌

偈 身是菩提 樹 , 心 如 明鏡 臺 , 時 時 勤 拂 拭 , 勿 使惹 塵 埃

0

在

,

明 塵 潔 羅 欲 拂 靈 物 俱 中 喻 盡 六 空 未 拭 明 身 , 不 樹 , 塵 塵 明 覺 俱 留 來 不 , 0 , 四 埃 現 使 寂 痕 往 知 時 , 勿 白 未 便 惹 妙 昔 跡 , 使 , , S. 偈 盡 失 覺 則 塵 故 鏡 惹 0 如 釋 頌 其 埃 朗 喻 聖 , 塵 明 不 明 迦 皆是 廣 緣 然 體 攀 鏡 牟 如 人 0 埃 慮 這 大 大 鏡 之 緣 臺 尼 0 比 0 未 覺 智 個 這 ら い 佛 0 喻 覺 了 道 兩 物 示 , , , 之 這 常 無 照 句 方 理 比 這 現 詞 , 是 是 未 非 是 所 用 喻 寂 對 於 0 比 常 只是 常 悟 不 比 此 鏡 將 0 喻  $\neg$ 喻 大 淺 照 鏡 樹 照 身 , 鏡 意 是菩 拂 顯 略 理 照 比 0 , 下 上若 易 體 神 拭 物 喻 , 似 Ξ 成 秀 知 際 了 但 , 而 作 道 提 有 對 便 空 了 此 О 下 己 ら い 樹 , 塵 是 中 我 寂 偈 兩 分 因 , 0 L 土 蓮 下 斷 們 句 畢 明 此 , , , , 是 根 雖 的 竟 照 五 池 稱 菩 , 必 器 鏡 然 欲 比 之 ら と 大 為 提 而 須 句 漸修 喻 境 子 前 無 師 菩 樹 ` 時 是 亦 修 離 句 分 說 提 • 就 時 初 著 六 然 行 無 照 别 樹 是 : 勤 學者來 塵 知 正 相 , 功 , EP 0 加 夫 之 中 物 鏡 秀 坐 , Signal Control 度 拂 實 境 物 0 或 既 能 師 人 說 若 拭 絲 者 去 照 稱 以 , , -染 時 保 時 不 照 物 此 的 而 Signal Control , 持 時 來 未 地 著 之 畢 掛 ら い , , 未 清 是 勤 後 鏡 缽 五 比

秀 書 偈了 ð , 悟 便 法 谷部歸 傳衣 第一 房 , 人 總不 知 0 秀復思惟: 五 祖明日 見偈歡 3 喜 , 即 我

不

是

很

好

的

指導

原

則

o

與 中思想 法 有緣;若言不堪 ,坐臥不安,直至五更 • 自是我迷 , 宿業障重 , 不 合得法 0 聖意難 測 ! 房

前想後 頌 見走廊壁上偈子 過 日 去 看 後 世 見 就 我 的 偈 回 , 們 業 自 頌 ら と 可 障 己 緒 歡 以 習氣 喜 不寧 的 看 ,給神秀作的評 的話 房間 出 深 , ,神秀大師寫完 坐 重 , , 寺 臥 即 , 所以 不安 我 裡 大眾. 與法有 , 不應得法 斷 直 都 o 至 緣 不知 偈 ; 頌後 五更天 若是 道這 0 聖人 的 明 說 神 樁 的意 情是 事 不 0 下 堪 神 如 面 旨 , 難 自 秀 何 一段經文 測 然 反覆思惟 的 足自 !」神秀在房 不安。 己 ,是說五 神 迷惑不 : 万 五 秀寫好 中思 袓 袓 悟 看 偈 明

修 相 祖 己 몹 知 有大利益 相 神 是虚妄 , 忽 秀入門未得 見其 。令門人炷香禮敬,盡誦此偈,即得見性。 但留 偈 , 此偈 ,不見自性 報言:供奉卻不用 , 與人誦持,依此偈修 0 天明 , 畫 祖喚盧供奉來 , 勞爾遠來 , 免 墮 0 , 惡道 經 門人誦偈 向南 云 ); 依 廊 凡 壁 此 所 間

初 兩 句 , 是講五祖於平日觀察神秀,早已知道他沒有入門、沒有見性 Ŷ 悟 法 傳 衣 第

話 袓 行 有 盧 夭 教 供 五 好 相 明 , 門 奉 代 極 可 以 , 即 皆 說 了 人 以 袓 後 徨 是 ! 焚 免 : 師 , 見 香 虚 除 承 五 性 禮 墮 傳 其 妄 供 袓 落 拜 奉 的 請 實 o 這 三惡道 牆 ! 圖 盧 , , 都 壁 壁 像 供 依 來 這 畫 奉 o 秀 ,是五 • 誦 首 此 來 不 師 念 依 偈 時 用 , 偈 照 畫 準 此 頌 忽 修 祖 偈 這 了 然 備 , 權 , 首 留 看 去 , , 可 巧 勞 南 就 偈 下 到 接 以 來 頌 累 邊 可 神 眾 得 見 修 給 你 秀 走 的 事 眾 遠 性 行 寫 廊 牆 人 道 在 o , 詞 ら と 門 誦 有 而 牆 壁 , 很 念 來 壁 繪 能 受 大 受 的 畫 0 享 教 持 壁 的 偈 人夭 誦 利 金 畫 頌 0 念 依 剛 益 , , 福 照 於 即 , 經 0 報 是 都 這  $\checkmark$ 楞 讚 於 首 云 五 伽 , 是 這 歎 偈 : 袓 法 是 道 H 就 會 頌 , 實 五 修 所 對 圖

是 得 到 無 付 祖 滯 門 無 , 望 下 外 更 菩提· 識 和 喚 , 未 尚 真 自 秀 本 入 慈 切 心 門 悲 堂 性 內 真 , , , 見 看 也 0 問 弟 萬 自 如 0 日 境 子 本 此 汝 有少智慧否?祖 目 性 見 偈 解 去 如 , 是汝 如 不 , 覓 生 兩 0 作 無上菩提 如 否?秀言: 思 如 滅 惟 之 0 Ξ: 於 , 更 , , 7 汝作 作 即 切 實 嵵 不 是 是 偈 真 中 此 口 秀 得 偈 實 , , 作 將 念 , 0 0 念 無 未 來 若 , 皃 自 不 如 敢 是 菩 本 見 提 妄 性 見 , 求 汝 萬 , , , 即 法 須

٥,

一句

言

0

若 入 得 門 , 付 汝衣 法 0 神 秀作禮 而 出 0 又 經 數 日 , 作 偈 不 成 , 心 中 恍

,

神

思不安

, 猶

如夢中,行坐不樂

智慧。 答 : 得 師 樣 天 的 話 無 的 所 云 晚 期 , , 望,這 ? 上三 其 得 見 不 從 菩 解 實是弟子 實 可 這一 五祖 提 更時分 就 你 以 , 覓求 些都 是 今 無 in. 段 是 但 求 說 經 金 發 神 是 無 處 : , 0 文 「 你 上菩 秀 在 教 剛 無 0 中 佛 所 法 學 所 經 切 , 得 亦 作 堂 我 作 眾 提 **>** 的 不得 的 說 師 ら と 生 , , 召 們 終 範 這 見 的 , 不 見到 , 首 敢 一無 決 即 菩 不 神 ,是我 偈 定 菩 提 可 妄 秀 五 住 還 求 不 提 得 , , 袓 生 得 眾 是 們 問 相 袓 0 對 未 Ü 生 位 道 必 \_ 門 0 二 註 <u>~</u> : 法 亦 見 須 又 , 人 傳 問 本 , 不 惟 要 的 學 解 即 失 性 那 : Ü 願 慈 菩 菩 法 習 悲愛 如 首 , 和 要 提 偈 無 提 何 尚 的 只 慈悲 是 發 到 護 住 ジ 0  $\checkmark$ 。 大 云 菩 生 菩 門 不是 0 ` : 意是 ئ 提 提 外 懇 , 黄檗 就是 本 看 心 你 , 切 ? 何處 尚 看 作 性 講 的 , 弟子 無 未 襌 師 的 開 , 是 ? 上 師 不 入 五 云 示 菩 門 有 袓 菩 這 可 和 神 提 菩 沒 提 幾 以 0 於 艘 白 提 身 ? 這 有 秀 當 切

現

前

五

袓

又

說

:

「無上菩提

,

必

須

在一言之下識自本

ジ

,

見

自本

性

,

不

生

是 生 來 生 佛 禪 名 本 ら と 師 來 法 , 無 不 之 0 不 。 — 所 為 湛 往 總 平 去 形 滅 五 然 說: 等 , 不 無 不 生 便 袓 袓 圓寂 是 1 用 相 0 說: 西 , 佛 學 方 染 所 所 , 是 ,心境一如 體 , , 百 以 以 彌陀淨土;去 **一見性** 不 講 遍 就 但 種 云 深 淨;生 是 學 多 : 虚 入 信 無 空 知 識 認 大 之人,在一切 切 道 求 得 , 用 , 與 時 0 。」這 無著 不 眾 ら ら 性 周 所 如 性 生 則實不去,真如本性真無去來」 也 無求 ; \_\_\_\_ 沙界,一 。無 時 同 不來,死時 些話 , 最 求 性 真 可 時 性 就 為 L\_\_\_\_ 說 , 中 是 第 切 又 是 不 0 都 妄 何當不是 一。諸 大 指 思 ら い 能 性 乘 Ü 議 真 性 也 念念自見自 ! " 經 不 如 不 不去 典, 學道 本 生 異 ( 無 ,無著 性 , ,淨 無 人 0 和 即 學道 非 住 ,若欲得成 性 性 宗 性」。《 就是 發 生 即 , 所 明 之 迷時說 ら と ら い , 謂 此 山的 真 人,應 0 也 生 事。 性 ら い 是講 楞嚴 註 不 佛 \_ 不 異 真 , 則 滅 如 腳 , 悟 黄 經 的 決 Ü ? , 性 定 真 檗 此 不 不 切 時 ,

, —

言

之

下

就

體

會得

即

ら と

是

佛

o

徹

了

幻

身

妄

ら い

本

來

空

寂

,是

名

大

道

0

大

道

傳

ら い

法

要》云

:

達

摩

袓

師

初

來

中

國

,

只

有

慧

可

大

師

\_

人

具

足

自

信

云

:

見性是

心非眼。」禪家說是「自性見」。

正因為自性本來清淨

,

湛然

ð

悟

法

傳

衣第一

淨 如 故 道 此 寂 之 , , 真 即 如 是 知 ジ 於 真 如 如 空 是 寂 見 明 就 鏡 體 中 自 , 然 無 能 現 所 生 前 染 此 著 見 0 然 , 後 妄 就 才 N) 像 恍 不 明 然 生 鏡 潔 大 , 悟 我 淨 所 , 鏡 N) 滅 切 中 時 雖 , 中 自 無 然 像 , 念 清 而 念自 能 淨 現 0 見 因 ら い 切 , 原 地 像 清

,

念見 界 法 分 袓 别 說 , 執 性 : 理 , 事 者 , 離 萬 而 無 Ü , 法 顯 無 礙 則 切 無 現 於 所 ` 滯 相 事 的 住 \_\_\_ , , 真實性 事 切 , 生 無礙 隨 法 真 佛 皆 處 平等 \_ 。要是這樣 的 離 解 切 法 虚 脫 真 , 界 妄 0 萬 , 。這 , 故 若 萬 法 境 \_ 見得 如 種 說 切 自 如 如 無 如 , 這 ,就是無上菩提 真 如 ら と 如 的 , 0 正 心 , 即 切 是 真 無 此 就是 《華嚴 o 所 Ξ 真 住 白 離 是 ら い 也 的 經 絕 對 講 0 自 境 煩 悟 性 惱 所 萬 , 後 說 不 • 法 的 的 所 起 無 境 念 知 礙 界 真 ` ` , o 法 六 我 不

幾 法 回 傳 去 夭 授 思 , 五 還 給 惟 袓 是 你 對 作 , ` 神 偈 為 兩 秀 第六 天 不 大 成 師 再 代 懇 0 這 袓 作 切 0 一首 的 些天當中 開 神 偈 示 秀 給 , 聽 我 指 了老 看 點 情 0 他 緒 師 如 見 不能 開 果 性 示 你 的 安寧, 之 的 道 後 偈 路 頌 , 0 坐 作 能 然 臥 禮 後 入 不 得 退 告訴 安 出 0 0 , 他 在 我 這 這 樣 就 你 經 把 段 過 衣 再

我 們能看到神秀大師應試因緣前後之事。下 面一 段是說惠能作偈 因緣 0

獦 童子引至偈前作禮 地 此 名日用 獠 未蒙 偈 0 知 0 兩 , 下下人有上上智 上人!我此踏碓八個餘月,未曾行到堂前 即 ,汝亦作偈 大師言世人生死事大,欲得傳付衣法,令門人作偈來看 , :付衣法為第六祖。神秀上座於南廊壁上書無相偈 :教授,早識大意。遂問童子曰:誦者何偈?童子言:爾這獦 , 有 依 ,便高聲讀 此 偈修 一童子於碓房過 ,其事希有。 , 。能曰:能不識字,請上人為讀 。能聞已 免墮惡道。 ,上上人有沒意智。若輕人,即有無量 ,因自言亦有一偈 ,唱誦其偈 能 能曰:我亦要誦此,結來生緣 啟別駕言:欲學無上菩提 。能 聞 ,望別駕為書 。望上人引至偈前 , 便 。時有江州 知 , 大師 此偈未見本 ,不得輕 無邊罪 別駕 一 令 人 別駕言 ,若悟 禮 同 於初 生 (皆誦 姓 獠 張 佛 0 0

樹 首 , 偈沒有見得本性。雖然我來黃梅八個多月, Ś 過 如 了 明鏡 兩 天,一位童子從碓房經過,口 臺 , 時 時 勤 拂拭 ,勿使惹塵埃 裡 。一六 唱誦著神秀的偈 未曾蒙和尚指導教授 袓 說:「我一 頌:「身是菩提 聽 , 就 但卻 曉得

駕 我 去 惠 偈 這 能 破 上 有 要 讀 禮 柴 能 寫 呈 獦 己 聽 說 沒 想 就 了 拜 踏 說 了 大 獠 明 誦 意 修 碓 : 這 師 不 白 以 0 學 智 有 曉 後 遍 首 看 佛 獦 無量 得 無 童 我 無 法 的 獠 , 入 , 0 時 子 個 就 也 上 相 大 如 , , 無 要 意 候 菩 對 這 就 多 偈 果 五 你 邊的 張 時 引 月 誦 提 , 悟 袓 0 也 沒 導 得 別 持 說 , , , 五 會 罪 意 不得 有 駕 惠 從 此 大 世 於 袓 作偈 是 過 來 智 說 人 能 偈 意 一位 叫 輕 的 到 沒 , 大 生 就 , , 眾 堂 意思是智慧埋沒 視 江 有 結 就 問 死 這真是一 我 初學 童 前 來 傳 事 州 到 都 也有 子 别 廊 生 誦 衣 過 大 0 駕 法 法 持 法 下 , 堂 下 緣 要 此 為 , , 件希有 首偈 惠 下人也會有 偈 第 想 你 姓 , , 能 希 六 傳 張 誦 同 , 而 代 說 望 生 說 付 的 , , 的 不能 希 是 名 : 上 佛 依 袓 衣 事 地 人 望 日 此 師 法 什 。 \_\_\_ 一別駕 能 上上 惠 偈 現 用 0 麼 , 0 前 能 引 上 修 神 所 偈 , 惠 智 代 ? 他 不 導 人 秀 以 , 能 慧 為 就 識 我 ! 命 上 可 0 對 書 高 我 座 字 如 , 到 免 徒 童 寫 張 果 而 聲 堂 來 在 眾 墮 子 , 鰖 别 請 上 前 惡 朗 到 南 說 0 ` 便 上 鴐 門 偈 道 廊 誦 上 此 張 輕 人 說 人 頌 處 牆 人 0 0 為 也 惠 處 視 别 壁 作 你 ,

法華

經

常

不

輕菩薩

品》

云: 「

過去世有威音王如

來,

在佛的像法

時

會

有

藐 先 勞 至 般 輕 不 他 菩 在 期 善 若 菩 Ξ 薩 世 能 其 個 作 家 , 薩 菩 罪 筋 月 0 這 增 的 0 業 看 無 提 骨 被 常 麼 男 , 上 慢 經 消 異 應 , 人 不 做 女 0 墮 , 業 金 餓 輕 輕 比 0 , 四 須 障 能 六 惡 其 菩 眾 剛 甚 視 丘 於 受 袓 體 有 道 薩 • 經 至 0 , 此 證 眾 於 膚 這 , 於 都 大 o 等文 菩 人 此 云 勢 以 正 被 , \_\_ 今 : 提 輕 期 空 是 律 由 人 力 句 的 笶 賤 間 世 乏 童 孟 禮 0 中 身 而 人 善 其 子 子 罵 乃 拜 同 體 教 是 輕 無 男 身 所 也 侮 讚 會 真 子 謂 示 改 賤 稱 辱 歎 個 , 多實 , 範 其 故 善 行 他 說 時 : , オ 平 女 拂 他 期 , 0 確 等慈 由 學 先 人 亂 天 獦 我 也 , 知 受持 將 其 有 此 世 獠 不 不 , 三寶恩 罪 降 悲 他 所 可 在 敢 \_ 見 清 業 讀 位 為 大 乎 稱 輕 佛 淨 呼 即 誦 • 任 詞 慢 菩 , 重 童 所 我 薩 袓 為 於 ら い 此 就 你 真 子 消 是 , 經 以 可 行 們 比 慈 滅 正 為 動 人 我 丘 以 , , 是 若 想 素 ら と , 你 , , , 實 教 上 當 為 忍 必 到 們 他 , 化 踐 得 人 先 人 性 於 都 見 , 善 受 是 阿 苦 六 輕 應 到 , 巧 持 當 耨 賤 增 其 袓 出 人 , 是 多 家 益 在 們 作 , ら 常 羅 是 金 其 志 黄 都 或 止 佛 者 於 剛 不 Ξ 所 梅 稱 , o

菩 提 ð 本 悟 無 法 樹 傳 衣 第 明 鏡 亦 非 書 , 汝 本 若 來 無 得 一 物 , 何 須 '處惹 塵埃 0 書 此 偈

別

駕

汝

但

誦

偈

,

吾

為

汝

0

法

,

先

度

吾

,

勿

忘

此

0

能

偈

他 徒 眾 肉 身 總 菩 驚 薩 , 無 ? 祖 不 見眾 嗟 訝 ļ 驚 各相謂 怪 , 恐 言 · 奇 人 損 哉 害 ! , 不 遂 將 得 鞋 以 擦 貌 了 取 偈 人 云 , : 亦 何 得 未 多 見 時 性 , 使 o

眾

、疑息

0

怎麼 十分 度 有 本 來 我 傷 沒 鷩 無 , 張 害 有 奇 別 \_\_ 别 惠 多 物 忘 , 駕 能 久 無 了 , 說 我 , , 不 何 : 處 於 確 讚 這 是 惹 使 歎 幾 你 用 句 他 塵 ! 只 鞋 成 鷩 埃 話 要 子 就 訝 0 把偈 0 擦 肉 的 掉 身 張 惠 互 子 這 菩 能 念出 相 别 首 薩 駕 傳 的 ? 偈 說 將 偈 來 著 偈 , 頌 , 寫 是 說 五 : 我 : : 袓 好 替 真 看 以 你 菩 寫 到 奇 後 也 沒 大 怪 提 , 上 有 眾 本 五 0 , 見 這 無 不 袓 你 性 樣 樹 能 門 如 大 下 果 以 0 , 鷩 相 弟 明 得 眾 鏡 小 貌 子 法 來 們 亦 人 怪 , 的 , 看 都 非 必 疑 恐 覺 人 臺 須 怪 1 得 先 怕

本 改 才 正 息 的 也 過 我 章 是 來 們 本 六 而 談 談 0 袓 己 六 , 金 袓 生 替 剛 這 應 神 經》 首偈 機 秀 開 指 云: 如來有所說 導 頌 出 o 眾 其實 條 生 出 , , 六 無 路 所 , 袓 說 為 何當作偈 末 ` 法不?如 說 後 無 開 說 示 ?只不 的 來 法 無 直 門 所 過 指 對 是 說 人 示 將 1 神 , 也 , 秀 章 正 見 的 是 性 的 偈 此 成 章

意 沢 下 0 如 段 果 還 要 有 問 經 : 一六 文 明 證 袓 此 , 可 時 知 究 五 竟有沒有見性?」 袓 所 說 「亦未見性 此 事前 用 意 面 之所 我 們 在 己 經 談 過 , 何

是 諸 來 物 本 夫 生 上 頓 來 也 法 無 死 教 0 , 是 流 宗 下 實 無 也 建 六 物 面 一物 本 轉 旨 相 , 立 袓 來 , 於 • ` 四 , 偈 段 是 六 究 無 就 這 諦 中 經文 竟是什麼 道 諸 11 本 ` 物 輪 來 做 法 菩 句 本來無 , 說 中 佛 迴 的 0 無 提 菩 本 執 ` 確是大乘 明五 薩 樣子?人 來 取 物 \_ 般 , 物 無 便 切 若 祖傳法、六 迷 錯 因 0 物 本 了義 了。 果 六度諸法 怎麼證 生宇宙 來 , , 句 是 圓 哪 無 世 , 間 裡 生 頓 也 得 祖得法 物 還有 的 法 死 教 就 ?佛 體 六 又 的 成了 是 何當 道 什 就 總 的經過情 教 等法 四 相 麼 叫 綱 而 人不 諦 ` 叫 做 不 領 後 作 是 凡 佛 開 0 菩提 住 本 於 甪 夫 佛 ` 東 形 塵 來 本 的 124 o 法 山 等諸 境而 菩 其 真 來 於 無 法 薩 實 門接 實 無一 生 物 法 本 相 ` , 的 04 物 佛 來 上 , 清 菩 上 本 無 就 眾 也 上 淨 是 來 薩 生 根 , 0 建 無 物 Ü 所 的 和 悟 人 便 謂 本 立 的 凡 !

次 是 ! , 即 祖 問 潛 至 碓 米 坊 熟也未?能 , 見能腰 石 春 日 米 :米熟久矣,猶欠篩在 0 語 日 :求道之人 , 為 。 祖 法法忘 以杖撃碓三 軀 如

ð

悟

法

傳

衣

第

剛 經 而  $>\!\!\!>$ 去 , 能即 至 應 無 會祖 所 住而生其心,能言下大悟一切萬法不離自性 意 0 三鼓入 室 , 袓 以袈裟 (遮圍 ,不令人見。 為 說 《 金

的方 是 到 碓 道 頭 上敲 : 早就見性 正 丈 個 「米 應無所住 在 謎 春 室 了三下 熟 , 0 米 夭 意在言外。 五 , 了 0 , 就 覺了、 沒有?」惠能答道:「米早已熟,只欠一篩 袓 五 五 而生其 走 用 祖 袓 袈裟 了 說: 不讓別人見到 悟 , 五祖是 心」時,惠能於言下大 了,只欠和尚 遮圍著窗戶 惠能當下就領 「求 ,道的 問他: , — 人,為法忘軀 , 會五 不讓別 個人潛到碓房來,看 見性了沒 為作印證 袓 的意 人看見,為他講 悟 有 而 ,應當是這樣 一切萬法不離自性 思 已 , 覺悟 ),於夜 0 於是 了 沒有 晚三更時 0 見惠能 <u>\_\_</u> , 金 這 的 五 ?惠能 剛 袓 。 \_\_\_ 腰 的 番 經》 進 Ł 以 真 手杖 答 問 隨 入 綁 理 五 說 著 對 即 ٥ 講 袓 在 原 問 石

隨 病 眼 上 境 見花」 住 生 Ü 袓 動 念 起 金 樣 分 0 剛 别 而 。應當明瞭 經 不 註 ` 生 知 執 云:眾生的心本無 根 身 著 觸 , ` 境是 牽 腸 切萬法皆從 掛 本 來空 肚 , 所 就 , 誤 是 心 住 生 住 以 , 為 ジ 因 外境 的 如 世 果 相 間 悟 與 諸 , 明真 法 就 根 像 是 身 性 實 相 猿 境 接 猴 Signal Control 觸 即無所 便 捉 於是 於境 月

№ 悟法傳衣第一 &

性 能 前 空 土 住 ,故能息心達本源 大 , 師 就 光 就 但淨其心;隨其心淨 此時破無始之 是 是 明 所 妄 行諸佛行 自 住 念 然 Ċ 不 ,六塵競 就是真智慧,決定不 照 , 而 迷妄 如 照, 同 起 諸 開真實之知見,大徹大悟,徹見一切萬法不離自 , ,像浮雲似 豈不是省力的事!到 佛 即佛土淨 ,無所不覺,便是 起 。」離卻有無一切諸法, 的 煩惱。譬如虚 飄 温 不定 此之時, 。《維摩 「應無所住而生 空, 無有罣 經》 一念 云 此 不 (:「欲 生 礙 其 Ú , 覺 0 如 ジ 心 日 0 月 得 有 性 惠 臨 現 所

遂 ) 啟祖 何期自性本無動搖, 言:何 期自性本自清淨,何期自性本不生滅 何期自性能生萬 法 0 , 何期自性本自具

不 能 別 駕 生 滅 所寫的 萬 , 沒 於 法 是 有 0 他 , 想 向 確 這 到 五 實是改正神秀之作 五 自 袓 祖說: 「 白 性 本來具足 , 才是 沒 惠能大師 有想到 一 切 自性 。 六 , 向 沒 祖 五 有 本 此處所陳 袓 想 來清淨 陳述 到 自 悟 性 , 後 本 沒 , 與釋迦牟尼佛在楞嚴會 的 有 無 見 動 想 解 搖 到 自 , , 可 沒 性 見 有 本 來是 前 想 面 到 請張 自 不 生 性

他 講 諸 本 見 知 不 上 ·· 「知 物 幻 然 分 真 見 開 的 ? 化 , 周 示 ` S. 超情 印 相 ,就是自性 阿 這 見 ,當處 證 遍 難 幾 識 立 法 尊者「十番 界。 離 句 知 , 出 經 隨 。 此 妄 文 即 生 見 眾 , 無 , 皆 隨 性 明 生 。」又云 顯 本來 見」之 處 可作六祖 本 ジ 滅 , , 知 盡 應 不動 經義 見 , 幻 : 所 所說「本來無一物」及「何 「如來藏 無 知 、本 妄 量 見 • 來 旨 稱 0 , 循 斯 不 相 趣 ,其性 業發 中, 即 滅 全同 涅 , 槃 性 現 不 0 覺真 真 無 。」又云 失 佛 、無 漏 為 陀 真 妙 空 指 淨 覺 , 還 示 :「一切 性 、不 明 , 阿 期 云 體 空 難 何是 真 雜 : 。」經上又 覺 五 、無 白 中 浮 ,清 見 更 塵 性 礙 佛 容 淨

祖 知 悟 本 性 , 即名丈 夫 ` 天人師 ` 佛

0

是 益 佛 佛 , 0 |流 陀 若 五 識 十種通號之一的「調御丈夫」,佛能善調善御一切眾 袓 自本 通 聽 本經文 了 心,見自本性」 惠能 在 所 祖 說 ,知 知悟本性」下 道 ,這二 他 己 十一個字曹溪 經 , 有 悟 見 謂 本 性 惠能 ·, 原 本沒 曰:不 即 名 有。「 丈夫、 生 識 。六道之中 本 丈 Ü 天 , 學 夫」,就 人 法 師 無

只是教 即 佛 怕 本來是佛 是法;知道離,知道息,知道放下,就是佛。 不滅 ,一切佛 夭 念有 及 化 人無不以佛為師,故又稱「天人師」。黃檗禪師說:唯直 ,不生不滅即是佛。所謂八萬四千法門,為的是對治八萬四千煩惱 接 , 即 ,無一法可得,無一行可修,此是無上道,此是真如佛。學道人祇 法 引的方便門徑 總不可用心意識來學,唯學無求無著。無求即心不生,無著 與道 隔矣。念念無相,念念無為,即是佛。學道之人要想成 。其實,本無一切法,離即是法,息即是法,放下 下頓了自心 即 ,

護念 三更受法,人盡不知。便傳頓教心法及衣缽,云:汝為第六代祖,善自 · ) ) ) 度有情,流布將來,無令斷絕

衣 能 , 缽 無令斷絕 善自護念。 二物 惠 能 ,對能 大 師三更接受五祖傳法,寺內大眾皆不知。五祖傳授他頓教 。」五祖這四句話實在是語重心長,自度度他成敗關鍵就在能 何謂頓教?《修心訣》云:「頓悟者,凡夫迷時,四大為 大師 說:「汝 為第六代祖,善自護念,廣度有情,流 **弘心法及** 布將

性 勞苦參學 身 悟 也。」到底要如何護念、流布?五祖又為能大師說偈: 地 妄 , 原 想 ,萬 為 無煩惱 ら と , 不 里 尋 0 無 師 知 漏 0 自性是真 智慧 忽被善 ,本來具足, 知 法 識 身 , 指 , 不 知自己 點 與十方三世諸佛分毫不差。故云頓 入路 ,一念迴 靈 一知是 真 光 佛 , 0 見自本 更向 Ü 性 外 覓 而 佛 此

聽 吾 偈 **∃** 有 情 來下 種 , 因 地 果還生;無情既無 種 , 無 性 亦 無 生。

句 子 不 云 同 . 屬 是慈悲普度 圓 演 礙 , 有情 佛果 說 \_\_\_ 第 ? 一滿 類 不 來 菩 還 的 句 取 下 提 格 從 , 於相 式 種 , , 此 後 歸 , 0 而 切 , 如 兩 因地 無 即 生 有情眾生來此 句是 所 相 0 如不動 果還 得 後 離 清 相 兩 句是 生 , 淨 , 離 平等 也 也 。」這正是無住生心的樣子 就 即 離 0 種 是六 同時; 此 。正 相 下成 偈 , 與 前 如 袓 佛 雙照 佛 說 兩 的 的「本 句是 金 在 種 雙遮 般 剛 子 若 有 經》 0 會 來 為 , 第 上 遮 無 所 , 二句 教 後 照 說 \_ , 物 須 兩 不 的 是我們應當記 菩 白 0 提 是 由 即 0 : 無 無 非 因 <u>~</u> \_ 云 楞 為 地 ` 是名 物 菩 嚴 前 何 經》 中 提 種 取 兩

修學的

祖 承 復 法 日 : 則 昔達 以 心 傳 摩 大師. 心 皆令自悟自 初 來 此 土 ,人未之信 解 , 故傳 此衣以為信體 , 代 代 相

0

0

,

神 不 法 法 可 妄 興 命 别 之 通 說 得 血 起 , , , o 注 學原來 脈 當 怎麼能傳?怎麼 名 知 法 重 , , 五 為 處 可 門 但 論》云:「前佛後佛 師 同 袓 古 傳 能 以 發 則 歸 承 又 是 得 德 以 生當業輪 以 , Ü \_\_ 說 人家 到嗎 無 說 Ü Ü 如 0 : 傳 ジ :「有法 果 0 如 的 \_\_ ? 通 ら い 沒 果 過 知 達 轉 叫 袓 有 ,皆 真 去 見,不是自家悟解 ° 楞 信 師說:認得 做傳?禪 的 初 切 無主是謂 嚴 令 物 徹 袓 《華嚴 法 自 達摩 經》云:「一切眾 ,以心傳心,不立文字。」黃檗禪 , 底了悟真心,就是無心無 誰 耳 悟 '。」是 師說 自 大 能 心性 無 經》云:「應 解 相 師 ,你 法 。 什 信 初 ,無 時 ? 傳 以 到 悟 聽說 ,可說 中 須 法 麼 此 國 自悟 無主 生 以心 是 衣 傳 輪 不 觀 法 缽 教 是 ·思議 ? 傳心這 法 表 迴 ,而 解 界 信 謂 世 法。 性 , 代 要自解 無 • 血 間 中 了 句 脈 ら い , 一 切 ,由二顛 國 既 話 0 了 代 論 人 然 **》**云 自 如 無 師 , 相 是 要 就 唯 說:不得一 我 所 傳 古 說 知 · 「三 解 得 以 ら い 倒 , 以 無 道 續 佛 , 得 為真有 造 分 來 別 亦 Ü ° \_\_\_ 佛 就 無 無 見 記 時 慧 特

49

ð

悟

法

傳

衣

第

ð

目古佛佛惟傳本體,師師密付本心。

袓 超等妙二覺之表。決定不流至第二念,才是禪門的宗旨 師代 2代承傳 本 體 ,唯傳 是指宇宙人生萬有的本體 Ü ,別無二法 • ` 心就是本 理 體 , 佛 體 法 、真 稱 為自 Ü 性 0 指 、本 心是佛 性 0 從 , 頓 上

衣為爭端 曰:向甚處去?祖云:逢懷則止,遇會則藏 ,止汝勿傳 。若傳此衣,命 如懸絲 0 汝須速去 ,恐人害汝 0 能

惠能 藏 你 傳 衣 o 大 鉢 0 五 師潛修養道 惠能 ,必定會由此引起殺身之 袓 懷」是指廣西懷集 說:「衣鉢乃是爭奪的 問: 一我要向什麼 、隱藏的處所。 縣 , 地方去?」 禍 禍 下面一段是講六祖依教南隱潛修之事 會 端 0 你 , 是指廣東四會縣 傳 必 須 到 五 趕 你手中為止 快 袓 離開這裡 說 : 0 , 逢懷 這 不可再 , 恐 兩 則 白 怕 止 有 傳 話 , , 人 0 是指 遇 倘 要傷害 會 若 則 點 再

惠能 ?五祖言:汝不須憂 三更領得衣缽 , 云 : , 能本是 吾自送汝 南 中人 。祖相送直至九江 ,久不知此 Щ 路 0 驛邊有 , 如 何 '出得

我 音 度 說 船 你 祖 地 去 五 同 云 的 如 不 去 山 祖 , , 0 是 努力 逝 名 正 路 五 0 惠 云 祖 惠 ! 世 詞 應 確 袓 , 如 能 令 能 該 如 雖 自 如 , 五 向 是 合是 惠 在 生 是 你 然 是 承 己 袓 何 Ξ 南 如 在 現 ! 蒙 我 能 更接 把 \_ 邊 。不宜速說 是 吾 走得出 樣 在 以 渡 艣 直 師 方 0 渡 好 後 你 受衣 , 父 送 來 以 汝 , 0 好 的 但是它 0 傳 搖 惠 語 後 五 0 的 佛 去 缽 授 能 0 佛 音 惠能道 能 祖 去 法 而 後 惠 到 ら い ,佛法難起 法 不 云 把 吧! 的用 , , 由 到 法 能 九 正 : 艣 , 達 說 ,今已得 說 江 迷時 由 , 處是不一樣 : 「迷時 : 「能 努 於 江 驛邊,已 : 「請 蒙 汝 力 你 口?」五 搖 大 師 向 的 師 0 行 付法 南 0 弘 本 度 惠 悟 和 方去 揚 要 是 能 0 , 經 尚 入,應該 的 靠 悟 袓 槙 汝 , , 今 一 預 坐 , 也 將 說 0 師 南 去三年 了 備 下,弟 惠能 來 父 : 「你 中 自 請 己 好 大 度 不宜早 人 得 度 和 自 的 生長 行 , , , 悟 尚 0 子 船 性 於 悟 不 來 吾方 度 坐 , 自 應 出 隻 在 世 了 必 此 名 , 該 來 度 邊 , 0 以 憂 雖 弟子 合 逝 雖 搖 說 方 後 五 你 慮 久 自 世 法 艣 去 就 袓 , , 合 性 0 五 叫 我 後 要 說 卻 汝 自 用 搖 因 袓 自 惠 話 親 Ξ 不 今好 度 處 艣 能 為 年 說 的 度 五 自 知 0 不 弘 語 袓 上 送 此 0

ð

悟

法

傳

衣

第

揚佛法的機緣是很難興起的。\_

見 說 並 去 去 五 自 何 己 我 Ξ 袓 性 無 世 , 、奇特 「如果 年 走 自 們 這 如 世壽 果 度 到 才 自 , 吾 讚 的 現 所 想了生 性 佛能 今還流轉 方 方 其 歎 以 七 自度」這句話很 實 十 逝 說 法 他 度眾 說 四 世 , , 死 , 前 眾 : 如 歲 0 正 、超 生死 如 生,過去諸佛數目超過恆 面 生 o 是 指 自 古 五 五 ·越三界六道、證得無上菩提 今修 袓 如 度 點 ,還未成 袓 是 我 重要 指 傳 , 佛 點 道 法 們 !其次是 惠能 付衣 方向 之 不 0 我 人 佛?」是故 能 途 之 度 , 們學佛未悟 後 五 徑 逢 臨 0 六 袓 懷 終 , , 祖 方 自 又 的 則 向 當 河沙,一 知 過 入 悟 止 ,依 時 滅 後 還 知:諸 , 了 遇 是 至 , 四 , , 會 年 要 善師 自 知 不 必 自 佛 切眾 則 勝 知 道 , 菩薩 須 藏 上 時 度 己 枚 , 自 生 舉 元 至 生 只 明 性 自 辨 早該度 只 能 自 年 能 此 他 度 , 得 他 度 說 的 路 誘 生 經 乃 還是 導我 顯 老 盡 。 古 常 道 人 人 ,為 天 事 理 要 善 他 德 汝 , 們

眾 能 疑 辭 違 詣 祖 問日 己 , 發足 和尚少病少惱 南 行 , 兩 月 否?曰: 中 間 , 至 病 大 即 庾嶺 無 , 0 衣 五 法已南矣 祖 歸 數 日 0 問 誰 上 堂 傳 0

預

知

未來之事

諸緣 過 圖 時 石上。惠明作禮,云:望行者為我說法。能云:汝既為法而來 袓 名惠明 奪 四品 。」大眾這才知道惠能得衣法已經走了。於是眾中有數百人分道追逐 擲 經 和尚少病少惱嗎?是不是身體不舒服?」五祖說:「病倒是沒有,衣法 ? 曰 回 ,提掇不動 , 回衣鉢。其中有一位出家人,俗姓陳 到南方去。」大眾問:「是什麼人傳授去的?」五祖說:「能者得 到東禪寺之後 哪個是明上座本來面目?惠明言下大悟 下衣缽於石上,云:此衣表信 惠能辭別五祖,放開腳步往南行,走了兩個多月,到 , 勿 生 一 將軍,性情粗魯,積極的參加追尋,走在別人的前面。惠能大師被 :能者得之。眾乃知焉 先是四品將軍 念,吾為汝說 。乃喚云:行者行者,我為法來,不為衣來。能遂 ,好多天都沒有上堂說法。大眾心中都疑惑,問五 ,性情粗 。良久謂明曰:不思善,不思惡 。逐後數百人來, 糙 ,極意參尋, ,可力爭耶 ,名 0 字叫惠明,在家的時候曾經當 ?能隱於草莽中 為眾人先 欲奪衣缽 了大庾嶺。再 , 0 趁 僧 及 ,正與麼 ,可屏息 众於能 出坐盤 俗 袓 惠 姓 . 說 說 , 企 卻 明 陳 五

ð

缽在石 法 茅草中走出來, 者!我是為求法而來,不是為爭奪衣缽而來的,請你出來吧!」於是惠能從 傳 念,我為你說。」這樣靜默許久,六祖告訴惠明:「不思善,不思惡,正在 。」惠能說:「你既然是為求法而來,可以屏息諸緣,放下一切,勿生一 ,豈可用暴力爭得!」惠能於是躲藏在茅草叢中。惠明趕到之後,看見衣 上,於是惠能將衣鉢扔在石頭上,說:「這衣鉢只是表信之物,祖 頭上,就上來提取,但是他卻拿不動,於是他就叫著說:「行者!行 盤坐在石頭上。惠明先行禮,然後說:「希望行者為我說 袓

興奮 反 此時,哪個是惠明上座本來面目?」惠明言下大悟。 ; 止 袓 激發其過去的善根,真誠下學求法,終於在言下大悟。這是他的善緣成 的参加大眾追逐惠能奪回衣缽的任務。果然被他追到,卻提不動衣 也是了 所用之法並無奇特,五祖又何嘗不是這樣天天提醒大眾?就是我們學 惠明 息念慮 本來是為奪回衣鉢而來,他雖然在黃梅多日,並未悟 不 ,良久時,被六祖一句話點醒了無始迷夢,大徹大悟。其實 起的成就 試 問:他是怎麼悟入的?原來是在他真正放下萬 明 心地,這才 鉢

教 惡 動 性 實 惠 如 Signal Control 日 境 空 他 的 於 牆 明 緣後 為 者 見 直 此 壁 自 即 就 往 性 處 一昔達 接 我 我 是 , ジ と 成 的 發真實 們 可 證 ,是永恆 便 無 即 空寂 悟 佛 做 是 以 摩 取 念 \_\_\_ 法 入道 切 示 祖 無 靈 o 傳 範 靈 in. 處 黄 住六塵緣影的真 衣 師 智 , 依 存 第 知 、檗禪 ` 。」慧海禪師說:「萬緣具絕者, 無 初 在 之心,原來 做 居 ら 少林 六 榜 《修心訣》云: 、不生不滅 是 師說:「一念不起 祖教 樣 ° 。他在: 寺 果 於人無爭,於 九年,為二 就 心,這就是見自本性 **然的真我** 是 然 . 黄 自己本來 親 梅 見 時 「諸法 自 袓 。此處六祖 日 ,即 記:「 家 , 世 面 不 由 如夢 十 無 思善 於 目 入 求 外息 未 0 界 · 六 , • 即 對 本 能 空 亦 恵 一切 諸 來 不 放 如 , 根 頓 緣 明 思 下 面 對 幻 即 教 惡 法 的 目 , , 身 境 頓 化 性 指 內 就 所 ` 便 永 悟 空 授 是 離 以 ら い 是 故 無 是 , 真 無 開 不 妄念 菩 妄 直 也 喘 只 正 一 切 悟

幾

何

時

放

下

過

境

緣

,

放

下

過妄念?這

就

是

不

能

悟

入

`

不能

言

下

大

悟

的

原

因

0

是

在

指

、真

善

題

是

在

我

們

自

己

把

它當

作

口

頭

禪

, 從

來

沒

有

認

真

體

會

過

, 何

況

奉

行

?

我

們

曾

也

聽

到老

和

尚

`

善

友

們

, 掛

在

口

頭

上

的

放

下

萬

緣

提

起

正

念

問

提

想

起

。法

,

真 寂 示 目 所 0 , 謂 都 塵 亦是三世諸 是指引我們悟入心性的秘訣。 境 不 本空 踐 階 。諸法皆空之處 梯 佛 , 、歷代、 徑登佛 袓 地 師 。」雖登佛 , ` 靈知不昧。即 天下善知 只要善於用心,不怕不能悟入 地 識 , , 絕 密密相 此 無佛 空寂 地 靈知 傳 想 的 0 之 法 印 上來諸 Ċ 0 , 若 是 師 悟 汝 種 此 本 種 來 ジ 開 面 ,

,

吾與 蒙指 也 復 則 問云:上來 汝若 汝 示 遇蒙 同 .師黃 如 返 則 照 飲水 居 梅 ,密在汝邊 密語密意外 , 明 善自 , .禮辭 冷暖 護 持 自 0 , 知 明曰:惠明雖在黃梅 0 還 明又問: 。今行者即惠明師 更有密意否?能 惠明今後向甚處去 **云**:與汝說者 也 , 實未省 能 日 自己 ? : 汝若 , 即 面 如 是 非 0 ,

0

o

惠 照 有 悟 明 到 其 , 密意 的 自 他 惠 師父 密 明 本 就 意 悟 來 在 0 嗎 了 你 面 ? 以 六祖說: 面 目 L\_\_\_ 後 六 前 0 , 今 再 袓 日 問 說 承蒙指 惠 「你如果這樣 道 : 明 說 對 「從上代 示 : 你說 , 惠明 如 , 人 , 祖 就 我 飲 雖 師 不是密意 然是 和 水 以 你 來 , 在黃 同師黃梅 冷 , 暖 所傳授密語密意 0 自 梅 你若 五 知 五 袓 0 會 依 袓 現 無 在 中 住 好 行 清 好 者 實 外 的 未 淨 就 , 曾省 自己 是我 還 Ś 返 更

持 吧!」惠明又問:「惠明今後要向什麼地方去?」六祖指示他說:「逢

則止,遇蒙則居。」惠明於是禮辭六祖

得,否則說亦不懂,因為此事非思議所及也。親證得後,必須善自護持,像 六祖一樣,等待機緣成熟,利樂人天,普度眾生。 返照自性,密在汝邊」。此密非是祕密,而是深祕,唯返觀者才能 在這一 段談話中,惠明問:「祖祖相傳,還有密意否?」六祖直指, 親自見

明 然 回至嶺下, 謂趁眾曰:向陟崔嵬,竟無蹤跡 , 當別道尋之。趁眾咸以

條 吧!」大眾聽了以後,都以為然。惠明於是獨自前往廬山布水台,經三年, 路 我已經走過,沒有見到惠能的蹤跡,我們還是向別的方向趕快去追 惠 明 回 到山林之下,遇到追逐六祖的那些同伴,他告訴大眾說:「這一

能 後至曹溪,又被惡人尋逐,乃於四會縣避難獵人隊中,凡經一十五

終於在袁州蒙山定居,弘化一方。

Ŷ

悟

法

傳

衣第一

菜寄煮肉鍋 與獵 人隨宜說法。獵人常令守網,每見生命盡放之。 。 或問 ,則對曰:但喫肉邊菜 每 至飯時 ,

問 牠 法 難 們 他 。獵人常叫六祖看守圍捕禽獸的網,而六祖每當看到禽獸落入網 於 統統放生。每當吃飯時,六祖總是將蔬菜寄煮在獵人肉鍋之中。有人就 獵人隊裡隱藏,這樣經過十五年。在此期間,他也常為獵人們隨機 何必如此,六祖說:「但吃肉邊菜。」 六 袓 後 來到了曲江曹溪,又被惡人追尋到了。於是,就在四 「會縣 中 , 就 處

日 六 善自護念,防人加害,等待時節機緣成熟,弘 用 袓 ,不負佛祖 平常事 真參密 六 祖在得法之後,遭遇難以想像的困境,經歷十五年長時 印 理 一的期望 -的時代 , 的確是證得性相一如、平等不二。這是我們應當要學習效法 , 正 ,真正是為後世佛弟子們最 如同善財童子五十三參 法 , 好 利 ~的榜樣 將般若 生 ,大振宗 波羅蜜 。此十餘年的確是 風 間隱藏流浪 圓 ,影響千餘 融 應用於

佛家修行,乃指修正行為。 修正的標準也因修學程度而有不同, 其最初

的

袓 真 生 門 因 正 , 許食 環 標 懂 境 得 準 不許可 衛 Ξ 就 生 淨 是 戒 、衛 肉 。唯 律。 ,吃肉邊菜實在是不得已之事。下面一段是講六祖大師的 性 有 戒 保衛善良的性情)、衛 中 律 -國佛教 乃行 持 提 的 倡 規 不食 範 ,也是 眾 生 基本的 肉 心(慈悲心)的養生之 , 目 的是 標 準。 培養大慈悲 戒 律 中 嚴 道 持 ジ 。六 , 不 是 弘 殺

護

因

緣

黃 席  $\sim$ 佛 見性 梅 缽出示大眾 0 涅槃經》 日 , 法 能 衣法南來 徴詰奥義 思 進日 , 惟 不論 佛法是不二之法 : :不是風動 0 時 禪定 0 0 ,莫是行者否?能曰:不敢。宗於是執弟子禮 時 有 當 囙 見能言簡理當 弘 解 復問曰:黃 風 法 脫 吹 , 不 。宗 ,不是幡動 幡 動 可 終遯 。一僧云:風 梅 ,不由文字, :何不論禪定解脫?謂 付 。 遂 囑 ,仁者心動 , 如 出 至廣州法性 何 動;一僧云: 指授 宗云:行者定非常人 0 ?能曰: 眾駭 寺 日 : , 然 幡 值 指 為是一 0 印宗 動 印宗法 授 , 告 請 即 延至 議 論 師 傳 久 聞 來

夭 , 六 袓 暗自思惟: 時 機成熟,應當弘法了, 不 可 以老是隱跡 潛

,

0

悟

法

傳

衣第

是沒 法 執 梅 義 師 動 將惠能 五祖 說 師 弟子禮 涅 理 ,也不是幡動,是仁者的心在動。」大眾聽了此話,都非常驚異!印宗 一確當 於是 槃 有 說 又 ,這是 的衣 問道 經》。當時有風吹動懸幡,有一位出家人說 的 ,宣布這 迎請到座中上席,向惠能求教佛法深奧的義理。見惠能言詞簡單 就 , ,並不像是從文字中來。印宗說:「行者一定不是平常人。久聞黃 因 法南 只論 離開 : 「黄梅五祖付囑衣法時 幡 為禪定解脫是二法,不是佛法。佛法是不二之法。」 動;兩 見性 來,莫非就是行者嗎?」惠能說:「不敢。」印宗法 四會的獵人隊,到 樁事情 不論禪定解脫。」印宗說:「為何不論禪定解脫 個人爭論不休。惠能走上前面,向他們說:「不是 ,請惠能將 達廣州的法 祖 ,是如何指示傳授?」惠能說:「指授 袓 相 傳的衣缽拿出來給大眾看 性寺,正 ,這是風 好遇 動; 到 印宗法 另一個 公師於是 師在 。印宗 出 ` 法 風

脈

論》

云:

「若欲見佛

,

須是見性,性

即是佛。」若不見性,縱然是念佛誦

非

常事

業

。初初

見

面

的問

對中,

就將

佛

法

宗旨托

出:

唯論

見

性

。《禪宗

血

在

這

節

中,

印宗法師之於六祖就

像鮑

叔牙之於管仲,因

[緣際會

, 成

就

見 這 能 名 此 性 不 性 樣 六 如 無 念念修學 頓悟入道要門論》云:「曰:云何得作佛去?師曰: ジ 假 , , 之外 來清 的 根之性就是自心),本來清淨,元無煩惱。圓滿 修 住 即佛, 同 悟時稱作般若智慧,修持稱為楞嚴大定。宗密大師說:「若頓悟自心 襌 生 行 一心 ジ」 淨禪 '。但 0 脫 別 由 , 畢竟無異 體 歷事 有能修所得的禪定 此 ,不住 , 亦 如今識取自心,見自本性,更莫別求。」本覺真性 。所以達摩從西天來,唯傳一心法,直 可 是 知 · 錬 心 名一行三昧,亦名真 解除迷惑造業的 , 。依此理體於日用平常中修正心行者,是最上乘 切 頓 , 自然 緣 悟 境 自 所 ら い 漸 顯 , 漸 的清 就證得 就 繋 是見性, 縛 淨 如三昧 Ü 百千三昧 脫 就 離 就是六祖所傳的 是 ; 此 Ξ 。達摩 界六 是一切三昧根本。」 ,就是《 指一 智慧,本來自己具 不用捨眾生 道 這 切眾生本來是 的 一派 金剛 苦 禪定 所 果 傳 經 Ü ,就是 慧 的 所說 . 禪 海 並 , 如果 但 就 不是 足 佛 禪 ,

亦

佛

,

是

的

說

:「即心

是佛。上至諸佛,下至蠢動含靈(一切有情眾生),皆有佛

,只不過是修世間有漏福報而已,於成佛作

祖

一無益

處。

黄檗

襌

、持齋持戒

莫

師

悟

法

傳

衣第

是同樣意思。由此可知,自心是佛,自心就是自性。自性本來清淨,自性本 污 無染著,自性本來解脫,並不是見性之外,別有一個能修、能證的解脫。 日 染自性 :本自 。經云:心 無縛,不用求解。」這與六祖所說「本來無一物,何處惹塵埃」 佛及眾生,是三無差別。曰:若如是解者,得解脫否?

修 除妄念,放得下;悟者,悟無所得,看得破。問:從何而修?答:從根本 三即一,即一即三,是謂之不二之法。慧海禪師《頓悟入道要門論》云: 生 其 欲修何法,即得解脫?唯有頓悟一門,即得解脫。云何為頓悟?頓者, 。云 。見性就是禪定、解脫,禪定、解脫就是見性,這是三而一,一而三,即 一即種 調心。《 。經 Ü 何從根本修?答:心為根本。云何知心為根本?答:《楞伽經》云: 祖說:「佛法是不二之法。」只論見性,不論禪定解脫,就是不二法 云 ,即佛土淨。《遺教經》云:但制心一處(控制心在一處),無事 種法生,心滅即種種法滅。《維摩經》云:欲得淨土,當淨其 : 聖 **,佛名經》云:罪從心生,還從心滅。由是之故,知道善惡一切** 人求心 不求佛,愚人求佛 不求心;智人調心不調 身,愚人調 心 , 頓

境界中如如不動,得此定者,雖是凡夫,即入佛位。《菩薩戒經》云:「眾 衰耗、毀謗、榮譽、稱讚、譏刺、受苦、受樂,這八種境界。若能於此八種 是 生受佛戒,即入諸佛位。」證得如此境界,就是解脫,就是不二法門。 已不生不滅的真心。「定者,對境無心,八風不能動。」八風是指:利益 何謂「禪」?妄念不生為禪。何謂「定」?坐見本性為定。本性者,就是自 云:「於內覺觀,如一念頃,即證菩提。」而根本的修法,就是修習禪定 皆是由於自己的心,所以心是根本。如果想求解脫,首先必須認清根本。要 不能 通達這個道理,必定是徒勞無功,著相外求,無有是處。」禪門經

善,佛性非善非不善,是名不二。蘊之與界,凡夫見二,智者了達其性 作五逆罪 宗又問:如何是佛法不二之法?能曰:法師講《涅槃經》,經 二者無常,佛性非常非無常,是故不斷,名為不二。一者善,二者不 ,是佛法不二之法。如《涅槃經》高貴德王菩薩白佛言:犯四重禁 。無二之性,即是佛性。 、及一闡提等,當斷善根佛性否?佛言:善根有二:一者常 明見佛 `

與十八界,凡夫見之以為二,有智慧的人通達事理,知道其性本來不二,無 不二之法。一者善,二者不善,佛性非善非不善,因此名為不二之法。五 犯 一者常,二者無常,佛性不是常,亦不是無常,是故說為不斷,這就是 四 重禁、作五逆罪,及一闡提等,應當斷善根佛性嗎?佛說:善根有二 , 經明 印 宗 法 見佛性,是佛法不二之法。如《涅槃經》高貴德王菩薩對 師又問:「什麼是佛法不二之法?」六祖說:「法師講《涅 佛 說 蘊 槃

貴 有 佛 無別之性就是佛性。」 罪惡 法 德 慚 僧 王菩薩 憁 大妄語。『作五逆罪』是指殺父、殺母、殺 不二之法。『犯四重禁』是指根本戒,四種重 在這一番問答裡,六祖舉例《涅槃經》的經文 Ü 、又不信佛法的人,如是等人要是還有佛性的話,為 ,這樣 對 7佛說 闡 提』是 的人,諸佛菩薩都無 :如果犯 印度話,意思是不信 四種 根 本大 法 戒 幇 助 • 佛法 毁 他 誇大 。 ~ 阿羅 、不信 乘 涅 ,向印宗法 罪就是殺生、 經 槃 漢、惡意出 經》 論、造五 因果、不信業報 裡 何還要墮地獄? , 師解釋什麼是 光 種 佛身血、破 偷 大 明 遍 盗、淫 逆 照 、沒 不道

❤ 悟法傳衣第一 ₹

我 提 這 淨 佛 些 性 ? 人 , 非 沒 要是還 如 有 其 內 善 非 不 有佛 根 外 斷 的 • 性 佛 人 為 的 , 何 性 他 話 非 又 的 , 有 稱 佛 佛 漏 他 為 性 非 為 何 何 無 又 以 闡 漏 說 不 提 ` 斷 無常樂 佛 ? ? 佛 性 佛 非常 陀 性 我淨?沒有善 對 要是 非 於 無 這 斷 常 了 連 , , 是 串 根 為 故 的 何 的 不 問 人 又 斷 題 說 叫 有 , 常 的 就 道 闡 樂 以

理

, 來

解答高

貴德

王菩薩

的

疑

問

0

相 為 所 ら と 不 無 有 生 相 切 念 故 滅 應 法 物 說 中 質 法 行 五 則 為 法 的 的 蘊 0 五 的 總 \_ + 蘊十八界皆空。 0 \_ 法 代 也 智者 十 名詞 入 0 叫 界 四 做 明 法 行 五 瞭 是 就 0 陰 六 是 事 , , 是指 除 理 根 識 百 所 受想之 , 法 ` 以 是 六 中 通 達 塵 通 色 的 蘊之與界,無二無別 真 指 外 五 ` ` 六 相 根 受 八 , 識 識 , 包 ` ` 於 六 括 0 0 想 塵 凡 所 ら い ` 夫 , 切 以 所 行 妄 有 法 十 , ` 不起 見 法 一法 識 五 中其 蘊 , 愚痴 有 己 五 0 無 全部 餘 類 分別妄 迷 受 四 0 包 惑 十 ` 含 想 色 九 , 念 不 法 是 是 明 切 , , 真 指 有 及 ら い

囙 宗 聞 說 , 歡喜合掌言:某甲講經 , 猶如瓦礫;仁者論義 , 猶 如真金 0

席 道 大 上 袓 袓 五 法 之 袓 來 同 瓦 ` , 捨 為 看 礫 師 仁 的 出 EP 者 類 己 風 , 龍 Signal Control , , 宗 從 EP 若 論 幡 印 仁 夭 法 物 是 人 義 宗 者 語 推 , 師 法 避 法 論 0 , , 出 , 聽 聖 師 難 師 以 猶 為 述 矣 了 賢聚 至 隱 人 如 EP 的 經 六 , 我 於 宗 真 藏 確 中 未 袓 會 在 如 不 金 法 是 的 所 知 , 忘 此 師 屠 非 義 0 卽 說 豈 ? 户 聽 常 ╚ 理 , 宗 , 偶 貢高 六 獵 要曉得 到 人 , Silver Silver 之不可及 然 袓 也 人 而 猶 裡 而 傭 固 我 延 0 如 非 已哉 一然是 慢 蓮 入 賤 真 , 常 印 , 金 , 池 歡 也 ! 為 宗 + 乘 好 大 喜 0 0 六 師 願 勝 法 他 其 , 再 之 師 剃 年 說 我 恭 自言 來 己 得 Signal Control 染 們 敬 o 之 尚 好 經 從 , 以 合 禮 掌 後 在 久 : EP 『某 請 居 他 宗 , , 說 講 升 遇 六 怎 法 而 甲 印宗 麼 席 座 到 袓 師 講 能 說 EP 既 的 某 , 法 如 己 經 法 宗 然 言 甲 是 是 , 師 接 謟 法 講 0 尊 前 猶 亦 受 師 經 黄 是 賢 態 軰 如 知 的 , 重 講 的 瓦 梅 猶

累劫之因 法 於 大 是 , 辛苦 為 0 教是先聖所 能 受盡 0 剃 亦是 髮 , , 過去 命 願 傳 似懸絲 事 生中供 為 不是 師 0 0 海 態 能 養 今日得 能 諸 遂 佛 自 於菩提樹 與 智 , 史君官僚 同 0 願聞 種 善根 下開 先聖 僧尼 東 教者 方始 Щ 道 法 得 俗 , 門 同 各令淨 聞 如 此 0 能 F 於 頓 會 東 教 , 聞 莫 Ш 法 非

## 各自除疑,如先世聖人無別。

生多 教 除 先 法 樹 頓 絲 教 世 之 般 疑 下 人 0 聖 得 開 念佛亦必須清淨心才能大開圓解、一 劫 的 ÉP , 危 法 演 所 宗 金金 自 的 結 東 險 於 樣 剛 己 因 的 0 是 山 今天 先 經》 而 緣 法 襌 為 沒有 要淨 緣 宗 0 惠 云: 教 能 頓 0 能 差 自 教 法 亦 與 剃 是 是 史君 別 法門 ら と 信 髮 了。 先 過 , , 去生· 用 聖 ` 0 願 N'S 在這 官僚 惠能 清 所 意 清淨 中 淨心 傳 事 供 及 , 於 師 , 養 段 聽 僧 並 東 六 則 中 法 不 諸 尼 山 袓 心 生 是 道 得 , 佛 大 0 不 實 最 惠 師 聽 俗 法 , 亂 相 能 重 了 共 同 以 0 0 o 要 後 以 自 種 同 惠 的 善 能 後 聚 智 , 不 開 受 集 根 , 0 在 但參禪需 智藥 示 各 在 盡 願 , 一辛苦 就 自 此 欲 方 是 三藏 除 聽 才 \_\_ 得 會 疑 聞 有 , 要 法 生 生 古 緣 手 , 淨 聞 莫 命 端 信 植 聖 先 得 Ś 在 非 就 的 賢教 是 淨 像 就 如 菩 懸 如 研

悟 師 不同 悟 復告眾曰 0 須 ,所以有愚有智 假 : 大 善 善 知 知 識 識 ļ 示 導 菩 !見性 提般若之智 0 當 知愚人智人 , 世人本自 , 有之 佛性本無 ,只緣 差 別 心 迷 , 只緣迷 , 不 是 者 是 見 悟 只 時 迷 日 性 佛 袓 道 因 0 事 人 說 悟 用 本 迷 , o 六 事 者 具 愚 念妄 無 迷 性 袓 佛 執 人 足 人 生 無 不 告 緣 而 智 著 向 性 礙 增 , , 訴 身 文 本 人 迷 個 0 , , 大 者 菩 字 佛 S. 迷 個 無 不 眾 現 薩 為 時 中 圓 差 性 覺 前 本 觸 我 本 求 成 別 ら い 無 迷 物 性 善 不 , , , 覺 懂 不 本 差 而 悟 悟 知 , 來是 人 者 得 减 的 别 不 識 o 向 智 確 能 從 用 , , ! 這 是 觀 照 佛 菩 ら い 只 自 些 應 真 地 因 照 悟 , 切 提 話 眾 的 迷 用 正 而 與 , 般 中 自 平 覺 佛 功 生 悟 必 若 皆 筝 我 夫 在 無 不 須 0 的 們 異 有 借 迷 同 , 0 智 , 體 愚 無 人 佛 助 慧 0 , 修 所 會 人 切 性 所 大 , 善 分 佛 到 因 迷 以 不 世 , 待 知 别 才 照 經 則 故 間 , 佛 果 識 著 無 佛 有 眾 聲 是 與 愚 來 相 非 生 切 , 眾 聞 自 令 悟 眾 法 人 指 本 人 智 導 生 怕 生 人 生 平 來 一其實 境 障 悟 了 筝 見 人 自 昧 悟 己 礙 不 性 入 ら と 只 無 此 則 又 同 就 ら , 0 應當 事 不 智 相 眾 說 有 0 0 调 悟 而 生 o

今 知 萬 為 識 劫不得見性,終無有益 說 ! 摩 訶般若波羅蜜法 人終日口念般若 , ,不識自性般若 0 使汝等各得 智慧 , 0 猶如說食不 志心 諦 聽 飽 吾 為 0 汝 但 說

說

o

不

同

己

悟 法 傳衣第一

行 觀 行 者 會 自 少 明 照 不 性 與 般 退 , 般 志 ら い 六 ?六 若 能 不聞等」;畢竟不能證得自性般若 見 若 ら と 袓 講 性 諦 , ,定慧等持,方得見性 說 祖 猶 的 聽 ,終究是 曾說 多 如 , 我 ,肯 說食終不能 吾 : — 為 今為說 無 你 行 (有益 口雖誦 的 們 少。要 說 摩 處 飽 。善善 訶般若波羅蜜法,使 經 0 0 二六 , 不 知 口 。」《楞嚴 -是久 光 但 識 袓 說 ! 明不生, 植 空 此 世 善根 話 間 , 說得 人 Ü 經》 必 不 終日 ,於佛 極是!世 能 須 云: 外誦 你 行 口 們 教 , 頭 「雖有: 內 大 法 如 上 念著 眾各得 行 間 是 如 , 何 作 , 多聞 依 便 惡 雖 般 文 生 若 者 悟 經 字 信 , 多 萬 , 入 若 般 解 卻 自 劫 , 不修 若 性 ジ 亦 不 ` 起 善 ジ 不 智

是佛 念 知 識 0 離 ! 摩 口念 性 無別 心不行 訶般若波羅蜜是梵語 佛 , 如幻 如化如露如 ,此言大智慧到彼岸 電。口念心行,則心口相應 。此須心行 。 本 , 不

,

0

般 若」譯作 六 袓 解 釋 「智慧」;「波羅蜜」 摩 訶 般若 波羅 蜜 多 譯作「到彼岸」 名 詞 的 意 義 , 摩 ,也就是我們常說的 訶 譯 作 大

念就 到 0 家 可證得 這 心外見法為外道 , 究竟圓 有究 。口念 滿 **元竟圓** 心行, 的 大智慧,須 滿 的意 。如果悟得自 則 Ü 思 口 0 相應 要心行觀 這一 。本性是 **白梵語譯成中文是「究竟** 心本性 照才能證 ,就是菩提涅槃 佛, 離 得 , 而 性 無 不是 別 佛 只 , 0 離 在 圓 滿 楞 口 頭 伽 的 生死 上 大 經 念

惡 自性 小 何 名 , 真空 無有頭尾 亦 摩 非青黃 訶 ,亦復如是 ? 摩 。諸佛剎土,盡同虚空。世人妙性本空,無有一法可 (赤白 訶是 大 ,亦無上下長短 0 。 心 量廣 大,猶 , 亦無瞋無喜 如虚 空 , 無 有邊 ,無是無 畔 , 非 亦 無 , 方 無善無 得 員

故

要 體 了 會到 了 六 見 袓 在此 , 心量廣 無 處教 物 ; 導我 大 亦 , 無 猶 們心 人 如 虚 , 行 亦無 空 的方法 物 0 平等 。 大 , 譬 千沙界海 Ü 如 中, 說 ,「摩訶是 清 中 淨 浮 ら い 漚 中 大 , , 正 的 切 如 賢 意 古 聖 人 思 如 所 , 電 說 就 是 如

世人妙性本空,無有一法可得 。自性真空,亦復 如是 ° 若 於此 處

露

切

不

如心性

真實

提 的 淨 性 時 同 此 度 真 見 此 ら 就 惡 卻 萬 迷 0 ら い Signal Control ` , , , , 是 是 光 虚 真 只 上 動 明 這 豈 相 從 行 佛 何 要 是 明 來 空 附 淨 Signal Control , , 非 , 緣 若 未 悟 帶 欲 不 親 當 0 • 不 , , 作 無 著 守 可 故 解 曾 明 猶 證 求 改 下 惜 ? 如 明 諸 脫 的 自 如 變 成 證 無 因 此 虚 如 的 妄 性 法 Signal Contract of the Contrac , 佛 得 0 空 實 今 為 見 好 别 日 N'S , , 佛 , 著 學 落 解 相 本 虚 就 相 0 , 及 即 ら と 道 來 妄 與 相 ; 此 無 , 不 是 0 眾 包 黄 之 就 照 Signal Control 無 執 自 0 而 太 生 次 是 人 你 時 猶 著 點 檗 所 性 第 虚 , 物 , 以 經 見 如 相 相 襌 0 , 真 , 眾 無 不 說 過 虚 虚 悖 貌 , 師 量 但是 ら い い 悟 像 生 空 空 無 始 說 , , 0 亦 周 未 有 時 以 這 迼 恆 , 自無 沙 如 真 唯 曾 從 少 來 就 是 河 此 , 界 此 暗 法 講 此 沙 你 無 叫 ジ , 始 0 定 雜 從 真 即 就 可 做 數 0 當 以 , 得 來 著 是 要 明 染 的 以 Signal Control ら と 來 你 在 無 為 暗 就 體 佛 相 , • , 見 切 , 眾 這 沒 量 的 也 ら い 更 用 0 , 諸 也 佛 生是 上 無 劫 境 無 就 有 更 不 0 時 沒 法 界 壞 是 著 是 舉 生 微 修 無 有 無 塵 , 自 失 真 真 Signal Control 行 染 相 ら 别 實 你 著 \_\_ 許 相 0 佛 的 ら い 動 佛 , , 就 個 著 無 也 陵 又 佛 念 知 法 0 ` , 虚 愚 次 見 可 以 奪 如 佛 亦 相 , 不 0 第 菩 為 與 迼 得 日 無 立 能 昧 , , , 是 這 證 佛 虚 光 眾 佛 薩 知 而 別 ` 0 是 是 得 是 修 指 生 空 遍 生 0 S 在 真 菩 之 清 照 因 妄 此 死 , 0

純 外 方 求 真 諸 佛 Ü 佛 , 用事 著 , 不 相 的 如 修 真 供 行 佛 養 , 皆 由此 是 個 無 不 可 Ü 如 知 道 法 ,大乘佛法教學的旨趣所 人 • 0 不相 為 應 什麼?因 , 皆是 迷失菩 為 無 提 心是指 在 道 0 無 經 云 : 切 妄 供 養

0

善 知 識 ! 莫 聞 吾說空便即 著 空 0 第 莫著空 , 若空心靜 坐 , 即 著

0

是 法 以 真 執 , 著 就 ジ 善 是 空 知 執著善惡都不緣的 。 若 識 ! 莫 空 ら と 聞 靜 吾說 坐 , — 空 , 無 切 你 記 都 就 空 不 去 思念 執著 o 永嘉大師說 以 空 為 o 究 修 竟 行 , 人 這個境界是「昏 第 就 是 執著 要 緊 空 的 相 事 , , 住 執 就 著 是 斷滅 不 可

善 在 木叢 知 識 (虚空)中。世人性空,亦復如是 林 !世 大智度論》 , 惡 界 虚 人善人 空 云:「性空者 , 能含萬 ,惡法善法 物 色像 諸法性常空 , 天 0 堂 日 地 月星 獄 宿 , 假 , 來相 切大海 山 河 續故 大 地 , 須 , 似若 泉 彌 源 不 溪 澗 總

,

,

,

生 云:「什麼是性空?不論是有為法的體性或是無為法的體性 報!」又云:「空者性自空 又 尚 我 我 云: 非 且 、無我所」 相 0 實 說 滅,非常非斷 不執著,何況其餘一切諸法!「眾生空 再 ,及妄 是 「性空者,一切諸法性 說 明 空 , 性 執 小 如果確 空 0 我所有 ·乘人 。 大 聰明伶 八乘 說 ,無有作者,法爾如是,是名性空。」 知無我 於十二入中(六根為能入、六塵為所入), , 所 、俐漢 :十二入我我所 以 ,更無 ,聽 ,不從因緣生。若從 不見法性 ,本末常自空 了言下應當徹 我所有 空 0 無故空;十二入體 **,自然就證得法** 佛 見 ,何況現在 、法空終歸 低悟一切 到諸法真實 因緣生,則 法 空 性 一義 ! 因緣常空 一。我 性本 相 空 不名 ,總是性空。 ,是名 , o 告訴 無 因 相 無 性 為 、我所有法 , 所以 我 空 ,何況果 性 我 凡 夫 。 ட 們 ` 空 八迷著 。 \_\_\_ 說 無 又

大 用 周遍,一如虚空之遍含萬物一樣 前 面一 段講的是破除一切執著,以顯明性空理體。下一段說的是性空的 0

知 ,盡皆不取不捨,亦不染著,心如虚空,名之為大。故曰摩訶。善知 識 !自性能含萬法,是大。 萬法在諸人性中。若見一切人惡之與

悟

法

傳

衣第一

用即 無滯 ; 此 了 了 迷 , 即是般若 輩 分 明 人 , , 應 不 0 智 用 可與語 者 便 心 知 行 , 0 為 切 又有迷人 邪見故 0 切即 0 善知識 空心靜 , 即 一心量廣 坐 切 7 白 , 無 去 大 所 來 , 遍 思 自 由 周 法 自 , 心 界 稱 為 體 0

廣 思 之 度 的 即 以 智者 梵 與 大 善 , 0 他 什 語 或 , 善 談 麼 惡 周 叫 , 法 知 論 也 遍 則 做 即 , 識 摩 不 在 全 是 法 ! 都 觀 摩 界 訶 思 自 般 念 照 訶 0 不 切 性 若 取 用 , ら い 能 法 著 時 法 行 不 0 包含萬法 , 門 於 善 捨 , , 無 真 知 即 , , 切 亦 記 識 了 因 正 法 ! (就是 為 空 的 了 不 即是一 用 染 分 他 , 迷 明 們 自 功 而 著 大 夫 己 不 , 以 , , 法 無 為 悟 經 0 Ü 萬 , 有障 墮 這 又 之 境 法 去 有 落 就 人 了 就 來自 是 礙 在 了 , 在 軰 邪 大 只 諸 0 如 由 用 見 迷 有 0 同 人 , 後 的 自 像 人 虚 口 ら い 這 緣 頭 空 , 性 , 無 空 便 故 樣 上 中 , 感 所 ら と 說 就 0 0 滯 善 類 靜 說 稱 知 如 , 知 的 之 果 坐 而 這 切 識 為 見 人 己 , 就 圓 ! 百 大 , 0 是 覺 無 融 不 , 切 心 量 足 般 ÉP 相 所 悟

若

0

六

袓

在這

番開示中

指

出

,

Silver Silver

空為大,而大用是周遍法界的

0

這

裡

所

講

 $\frac{7}{4}$ 

中 普 佛 水 而 切 切 無 大 不 的 的 與 中 現 無 切 切 動 ジ ら い , 0 , 鹹 礕 雖 融 即 念 量 知 但 邊 , 味 切 現 切 切 如 能 , N'S , 是 法 水 境 是 種 即 如 無 0 0 包 消 說 無 是 這 種 諸 有 指 團 , 含 個 差 中 明 水 佛 \_ 融 如 0 , 萬 其 法 來 道 時 别 切 銀 圓 知 , 何 法 永 理 體 水 慮 實 , 相 , 通 \_ 可 , 在 性 月 嘉 知 , 切 分 , 切 不 得 證 了 華 是 其 而 大 散 更 即 畢 \_\_ 的 0 , 然 嚴 其 無 月 師 諸 無 無 Signal Control \_\_\_ 0 分 本 是 礙 攝 處 增 N'S 有 量 云 ` , 明 艚 為 : 减 天 就 的 , 0 , 0 念 台 佛 諸 傳 知 中 顆 離 0 0 Ξ 佛 兩 則 教 顆 流 可 ら ジ 袓 華 家 無 最 法 性 皆 即 法 生 入 切 切 發 六 要》  $\wedge$ 嚴 身 之 絲 究 圓 圓 0 , 信 揮 毫 極 通 道 切 說 所 入 如 經 ら い 云 最 嘗 我 若 差 之 明 緣 • , , 銘 • 多 性 别 說 初 切 處 更 為 及 海 不 發 處 無 能 水 , 性 分 ら と О 0 云· 若 我 我 垩 量 種 因 ら い , 時 皆 緣 : 菩 們 滴 種 為 性 圓 礙 能 , 0 應 萬 薩 法 只 了 這 於 同 , 0 0 當 是 萬 就 就 法 共 遍 知 功 又 切 即 是 萬 德 含 能 如 類 ら い 細 云 切 , 來 塊 之 : 外 N) 都 法 品 般 境 知 \_\_ 》 云 合 體 道 是 在 切 中 無 切 若 緣 0 會 法 境 絕 此 即 理 0 , , 不 真 : 對 個 體 切 0 起 , 即 境 大 的 法 個 切 切 , ら い

與

月

是

外

廣

即

,

0

,

應

海

界

V

悟

法

傳

衣

第

當修學契入, 親證得一 真法 界,才是學佛的 究

0 用 知 恰 0 — 真 似凡人自稱 ! 切般 (一切真 若 國王 智 0 心 , ,終不可得。非吾弟子。 量 皆從自性而 大事 ,不行小道 生,不從外入 。口莫終 , 莫錯 日說 用 意 空,心中不修 ,名為真 性 此

識 用 是 常 有 真 的 生活 根 一切 礙 實 上」一樣 無妄 教 换 ,是虚 不 這 中求 真 我 言 用 (,是無. 實 們 阿 節 之 真 ,就 妄 賴 0 不 經 性 交 要 不 耶 離 文 **说是佛法** 自 實 知 足六 光大. 向 識 分 , 是有 外求 而 用 别 0 , 師 捨 無 袓 , 才能 教 所 開示 0 , 離 不 不要 我 知 不 如 心意識 用 們要捨 契 而有所 知 此 我 六 八入一真 修學 錯 , 們 識 用 體 「真性 , ; 法 了 心意識 不 用 離 便是般若 皆遍 法 , 知 Ü 執 意識 與交 界 0 自 著 ; 所 虚 , 用 , 不 光大 親 空 六根接 以 0 智照 。真 見 法 須 , 用 六祖 師 界 知 , 末 觸 般 切法 而 智 那 便是真性 ′楞嚴 六 告 若 慧是 無 識 塵 智慧是 訴 不 礙 ; 在境界, <u>:</u>; 我 自己 正 , 無 們 脈 而 自 有 時 不 清 自  $\checkmark$ : ジ 塵 二之 用 修 意 淨 說 性 , 境 識 , 不 的 行 本來具 自 是 自 落 法 用 要 捨 謝 從 染 ら い 日 污 足 就

真、一切真實境界

慧之行。這樣之人,非我學生 別是指空心靜坐、著無記空者 小 能 的 想 意思是 行 道 成 識)所顯 。一切不以見性 就 六 明心見性 袓 ,學佛修行要知道 要 我 人的真 們明 、 入 瞭 如 佛知 、一心不亂 É ら い 量 量 見 ,這 大事,不行 拓 、一心 是 ,不要口裡終日說空,而心中不修真空般若智 開 自 大 、入佛知見為 事; 不亂、一真法界的大事。 性 平等、清 小 也 道。「心 就 是破 八淨一如 目的之修學,都屬於小 迷 量 開 二是 悟 、廣大無 ,入佛 指 離 又 勸我 邊 知 切 的 見 妄 們不 這這 ジ Ś 量 道 -要行 ,才 , 特 白 即

念說 如 生 善 知 水 愚 0 。世人愚迷 空 識 有波浪 何名波羅 常 !何名般若?般若者,唐言智慧也。一切 ,不識 行 ,即名為 智 蜜 真 ,不見般若。口說般若,心中常愚 慧 ?此西國 空 ,即是般若行。一念愚,即般若絕;一念智 。般若無形相 此岸。離境無生滅,如水常通流 語 ,唐言到彼岸 ,智慧心即是 ,解義離生滅 。若 處所 。當自言我修 作 **,** 如 ,即名為彼岸 是解 著境 切時中,念念 , 生滅 般若 即 , 即 名 ), 故 般 般 , 念 起

77

ð

悟

法

傳

衣第一

號 波 羅 蜜

解 可 雖 般 不 如 所 空 常 若 得 迷 不 , 即名 自 動 的 , , 善 言 就 以 , 切 , 知 至 是 般若智。 智 我 樣 不 時 識 智慧 迷 修 於 慧 這這 中 ! 般若 不能 不 , 心就是無 何 愚 生 就 Ś 謂 是 ,常 親 起 Ü ,念念 「般若」 見實 念念了達一切 般 。世間 若 行 形相、脫根脫塵、靈光獨耀的般若實相。若 口 相 行 智慧覺照; 人愚 。倘 裡 般 ?梵語 說空 若 若 。 口 迷 諸 , 卻 不 一念愚昧 般 如《 悟 裡 法 若 1雖說 一,不 實 不 , SUN SUN 識 相 中 般若 ,就是 真空之理。般若 知 經 , 國 不 道 語 說 ,其實 運 起 譯作 的 用 般 分 方 一行 别 若 執 智 便 ジ 智 慧 深 著 中恆常愚 般 實 慧」。 , 不 般 若 斷 相 提 絕 若 是 ; 生 起 , 妄 於 照 沒 眛 自 作如是 有 念覺 見五 念 執 性 形 著 觀 切 , 蘊 相 照 0

通 滅 的 文 是名 法 何 譬 , 順 謂 如說 彼岸, 「波羅 中 國 ,著境生滅 所以稱作波羅蜜。「波羅蜜」,一般解釋是以生死稱為此 的意 蜜」?這是印度話,中國語譯作「彼岸到」。彼 思應該 起 ,如水有波浪,是名此岸。離 譯作「到彼岸」,意思是「了解義 境無 生 滅 理 岸 , 遠 , 到 如 是 水流 印 離

,

佛 佛 法 幇 善 就 雖 波 也 知 打 者 是戒學 羅 多 就 助 , , o o 说破五 識 蜜 是 最尊最上最第 前 , 而 善 , 善 , 才 原 由 ! 以 念著 是般若法 知 知 此 理 不 蘊煩惱塵勞 、定學 識 識 迷人口念 能 岸 生 • ! 境 ! 破 而 綱 不 迷 凡夫 , 除 領 度 滅 、慧學;三學是以般若為根本,而 失 。修此行者 即 根本 之 只 稱 本 ,當念之時 凯 煩 彼岸 有 為 性 0 , 佛 惱;後 彼岸 的 一個 而 如此修行 無住無往亦無來 迷惑 , 。 度 不 。 此 煩惱即菩提 , 覺悟之人 , 就 ,即破 脫 念離境 是般若行 岸 是 ,有妄有非 的 ,定成佛道,變三毒為戒定慧 就是指法 方 摩 法 , ,即菩提 根 訶般若 , 只 。 前 本 佛 娑 ,三世諸佛皆從中出。 知 。不修即 無 婆,彼 經 道 0 念迷,即 念念若行 波 明 裡 口 。善知識 羅 念 面 。 我 以定學為樞紐 蜜 說 岸 , 凡 念時 有 是 , 0 指 凡 們 入 , 萬 因 佛 從修學綱 就 ! 夫;後 念修行 是 為 四千 地 己 摩訶 名 真 唯有 0 不 , 法 超 真 般若 0 當 念 性 摩訶 , 門 領 以 凡 悟 自 來 用 0 戒學為 ,法 入 已 波 身 悟 般 講 經 即 若 此 , ,

了

o

如果能念念心

行

覺

照

,才是真實不妄的真

如

自

性

0

悟

得

此

自

性

,

就

是般

ð

悟

法

傳

衣

第

蜜 菩 漏 破 法 即 行 是 五 提 0 , 法 , 蘊 煩 自 無 究 a 0 前 身 住 煩 竟 惱 隨 、惱塵勞 念 無 起 當 圓 順 往 • 迷 自 下 滿 後 亦 就 失 性 , , 自 與諸 念離境 修 無 離 來 性 如此修行, 行 生 , 三 ,即是 佛 , 滅 平 一切 就 到 世諸佛 等無異 是 彼岸的大智慧,是最尊貴、最高 不執著,即是菩提現前 凡夫; 般 定成 若 皆從 行 。善善 佛 後念 0 道 此 知 不 悟 如是修 般 識 , 若 得 ! 轉變貪瞋痴三毒煩惱為戒 法 自 凡 中 性 夫 行 出 原 就 , 。善 本 是 現 即 是 就 凡 0 應 佛 知 是 夫 當 識 佛 。前 , 尚 !摩 , 煩 " 若 運 、最 念 能 用 惱 執 這 訶 一念 著塵、 第 般 本 定慧三 大 若 智慧打 來 如 一的 波 境 就 法 佛 羅 無

别 法 諸 住 識 佛 強 般 世 體 說 若 之 調 六 消 法 N'S 法 0 袓 怎麼 融 的 0 四 大 重 前 十 , 師 佛 要 悟 九 在 念化 後 年 性 ` 這 怎麼 佛 番開 , , 為無 肯 說 , 修 定 只 般 示 言 ? 般若 上智覺 若 中 古 傳 法 , 在 人 佔 ら い 指 去二 說 佛 , , 點 : 當 法 更 我 十 二 中 無 下 們 了 如 的 別 修 年 悟 果 地 法 般 若 體 位 , o 會 是 切 可 行 最 萬 若 得 見 的 法 真 尊 施 此 方 不 識 為 法 • 法 最 0 得 離 運 重 首 自 要 自 上 動 性 靈 先 性 , • 覺 無 最 教 之 聖 則 怪 為 我 對 性 乎 第 們 六 必 袓 0 體 就 須 切 萬 特 佛 認

學

是轉 能 惑證 之 源 對 有三法:一是「戒學」,二是「定學」,三是「慧學」。防非 境緣起忿怒瞋恚。三、「愚痴」毒害,是指愚迷的痴心,亦稱作無明,迷 蘊 煩 生 泡 切境 皆空 過 0 於一切順心之境求取無厭。二、「瞋恚」毒害,以迷心對於一切不順心的 惱 慧 真 貪 ,是戒學宗旨;息慮靜緣,使心意不散亂,是定學宗旨; 佛教教學 菩提原本不二。這是說悟此法者。修此法門,就是運用觀照般若 ,想如野馬 眾生 欲 緣 ,轉煩惱為菩提。《阿含經》云:「色如聚沫」,色即是空;「受如 ,是慧學宗旨。 戒學是手段 為 因 而 的 淨 此 不能覺悟其理事真實相。此三毒煩惱是一切煩惱、不善法之根 病 戒 , 戒定慧三學相 ,就是針對此三毒,從根本下手對治。所以,如來立教 (根,佛說是貪瞋痴三毒根本煩惱。一、「貪慳」毒害,以 ,行如芭蕉,識如幻法」,受想行識,亦復皆空。 ,轉瞋恚為禪定 石資相成 ()轉愚 、是方便 ,如鼎 痴 為般若智慧 之三足不可 , 無戒學則 而 不能 己 缺 0 0 佛 生 佛法 上惡 教 定 破 迷開 大意:「諸 , 無 ,除 無 八也只 之觀照五 他 定 悟 迷心 身 則 , 斷 口 於

悟

法

傳

惡莫作,眾善奉行

,自

淨其意,是諸佛教。」前二句是戒學,自

淨其意是定

慧,這是一切諸佛教化眾生的基本方針。

行 蒙 學 學;背誦 學三慧一次完成的最究竟、大圓滿的修法,好老師無不勸導學生背書 袓 理 不可求解,因為實相是圓 的 成 諸惡莫作」。經典是聖賢自性實相般若,是善中之善,背誦就是「眾善奉 大徹大悟。背誦是完成三學三慧的方便法門,這一點是必須明白的。 個 ,佛門教 , ,這是修根本戒學;背誦 如是殊勝功德利益成果,即使十方諸佛也是說之不盡!背誦經典乃是三 四書》、《五經》,是佛祖聖哲們親證的實相 道 就 開 修學 悟之 理 , 三 時,字字句句了了分明,這是修根本慧學。直至背過千遍萬 的 背書 沙彌 後一 慧 最 初方 頓開,大徹大悟,明心見性,轉識成智,頓超三 切明瞭,才能證得其大用無方無量妙義。因此,古德教童 的 ,都是自背誦 目 便 的,不是在熟記書中文辭義理,而是在修戒定慧,是在 ,最初下手入門處,無 融無礙 時,必須收拾放心、專心一志,這是修根本定 經典入門。背誦經典時,自然 的,所以經典中字字句句也都 過於背誦 般 若。實相 經典。經 不起妄想,就是 般若 典,包 乘,成佛作 包含無量 只 遍 能 ,就是 括 , 三 悟 一義

道 變三 毒 生,故常修慧,對治痴毒。由於能持如是戒定慧三種淨戒法,所以能超越三 度一切眾生」。菩薩在過去因地中修行時,為了對治三毒而發三誓願:誓持 ; 成 理 切淨戒,對治貪毒;誓斷一切惡、常修一切善,對治瞋毒;誓度一切眾 o 毒為戒定慧 ,可見菩薩行原來就在日用平常,念念將貪心、瞋心、痴心變化為三學 「三聚淨戒」:第一「誓斷一切惡」,第二「誓修一切善」,第三「誓 明 就佛道。這些都是說明修行的綱領。照見五蘊皆空,成就理事無礙 末 蕅益大師說:三聚淨戒的作用,就是克制三毒心,成 ,成就事事無礙,這是真正的修般若行 。我 們要是 就無量善法 明瞭這 個

無著 善知識 四千塵勞 ,不起誑妄 !我 。若無塵勞,智慧常現,不離自性。悟此法者 此法門,從一般若生八萬 ,用自真如性,以智慧觀照,於一切法不取不捨 四千智慧。何以故?為世人有八 即是無念無憶 ,即是

善 知 識 ! 我 此 法 門 , 從一 實相般若觀照,能 生八萬 四千智慧。為什麼?

見性成佛道

Ξ

慧而已

悟

法

傳

衣第一

於一 妄念 因 常 為 切法 時 ,亦無 世 現 人 前 有 ,不論是有為無為、世間法或出世間法,都能不取不捨,如 思 入 ,念念與 萬 量 執著,不起誑妄 四千 自性 塵勞煩惱 相 應 緣 ,念念 故 ,隨緣運用自真 如如 不離 果 自 世間 性 人 0 了 沒有 如 性 悟 塵勞 , 用 此法門之 煩 智慧觀照一 惱, 人 ,即是 般 若 此便是 智慧 切 法 沒 有 就 ,

見

自真性成佛道

滅 覓 都 像 念 的 乘 相 切 照 像的 佛法 毫 得 分 六 別 六 於 妄 袓 别 清清楚楚 名。古德說:「無念者,心體靈知,湛寂 袓 ,是 念 說的「從一般若」,便是指此,亦稱作根本智。此處說的「一 好 • 大師這段開示 醜 嫉 相 切 法 ,確 、物 以無念為宗。何謂「無念」?所謂無念,是指無妄念,亦是 妒等妄念。無念之念,生無生相 。真 中 的 實是了 親見其不一不異,當下便 心理體 大小,鏡子和燈都不知 ,是教導我們明心見 不可得,故 ,湛寂 而 稱 靈 一明覺 無念 (性成 知 。」無 道;雖然不知 契入自 , 住 , 起 佛道的修學法。一真實 不動 無住 念不是 用 性 就 ,如鏡 , 相 是 見 什麼 道,但是燈 見 , 異 到 聞 自 都 照 無 覺 物, 家 不 異 知 念 的 相 , 和鏡 如燈 其 本 , 是 , 中若 滅 相 無 無 正

來 是 無 四 無有 此處 燱 千 無著 ? 0 證 的 隱 即 得 藏 唯 , 不 , -起誑妄 是 般 原 ジ , 本 真 時 若 己。唯 就 , , 即 唯一 存 再 ,這就是 是 看 在 是 我 「一」是 經 們 論 如 的 從 的 0 , 字 現 華 前 , 是 般 字 根 若 嚴 白 本 0 智 生 λ 句 此 的「一真」、淨 入 本 , 其對境 多不 萬 來 境 四千 界 具 足 , 智慧 無 能 自 量 然 生 的一, , 無 於 妙 這 義 量 土 就 智 切 , 的 · 「 一 心 而 慧 是見性 法 無 非 量 不 , 是 德 取 何 成 慧 數 止 不 入 佛 亦 目 捨 從 萬 的

道

路

0

何 法門是最 善 以  $\Rightarrow$ 知 , 故 海 識 不從天 , 即得 故 ? 譬 知 ļ 上乘 本 不增不減 如 見性 性 欲 入甚 ,元是龍能興致 自有般若之智;自用智慧常觀 , 天 龍 , 0 當 深 大智人 。若大乘 知 法 下雨於閻浮提 此 界及般若三 說 功 德 人,若最 , 為 無量 。令一切眾生一切草木有情無 上根人 無邊 昧 ,城邑聚落悉皆 上乘人 者 說 , , i。小根: 經 須 ,聞說 中 修 照故 分 般 小智 若 明 漂流 ,不假文字 讚 金剛 人 歎 , 持 聞 , , 莫 誦 如漂 經 ,心生不 能  $\sim$ , 棗 具 金 0 , 心 悉 葉 說 剛 信 開 如 0 般 0 若 此 0

潤 白 Ш 眾 流 卻 入 大 海 合為 體 0 眾 生 本 性 般 若之智 , 亦 復 如 是 0

慧 閻 智 上 行 在 經 水 草 道 人 合 大 浮 慧 乘 說 紹 木 的 海 提 成 這 之 的 的 持 , 0 基 金 壁 是 金 中 教 有 大 人 功 誦 知 學 德 剛 體 情 自 地 剛 如 , , 識 聽 法 是 經 無 雨 己 經 大 金 0 , 1 眾 海 城 了 無 情 水 運  $\checkmark$ , 剛 如 專 量 生 的 用 的 市 如 , , 般 , 果 教 的 都 下 智 由 水 此 為 無 ` 若 要 我 本 能 降 慧 於 卻 村 法 有 邊 波 想 們 平 時 經 不 落 門 大 性 , , 羅 證 應 筝 常 典 見 都 智 經 般 不 , 蜜 λ 增 當 漂 慧 中 若 是 觀 啟 的 心 經 甚 持 蒙 己 照 示 减 流 裡 人 智 從 **>** 深 於 說 誦 慧 受 天 的 必 經 , o , 定 大 分 緣 大 , 雨 而 就 0 , 即 真 乘 專 明 水 疑 五 也 水 有 故 能 能 法 是 惑 較 袓 潤 , Ś 根 中 為 , 得 界 量 也 如 澤 原 開 性 不 有 不 , 見 及 時 是 是 悟 之 信 讚 此 如 上 o 自 般 常 等 歎 龍 假 解 人 同 0 o 性 若 漂 根 教 為 在 能 藉 , 切 , ` 正 0 最 性 人 這 興 因 流 什 不 河 文 應 定 : 字 草 麼 能 番 上 人 川 致 而 當 之 盡 乘 葉 ? 說 開 流 的 知 0 知 人 譬 述 但 示 λ 令 灌 道 根 0 , 道 樣 持 中 大 輸 本 性 如 若 o 之 是 這 必 海 性 , 切 o , , • 這 須 金 六 眾 自 人 小 個 記 如 夭 有 果 龍 法 部 要 問 根 剛 袓 河 生 , 修 降 性 門 般 聽 雨 經 為 水 而 是 金 般 若 我 與 後 聞 水 雨 最 若 智 於 剛 海 切 知 別 落 小 ,

法 即 如義 自 見 的最 性 , 上第 直 了 成 一開 佛 示 0 0 如果是 金 剛 大乘根性、一 經》 卷 五千言,乃是諸佛實 乘根性人, 的確很容易悟 相 般 若 照 入 見諸 0

修 同 差 别 知 倒 , 0 , 不得風吹 迷心外見 識 但於自心常起正見,煩惱塵勞常不能染,即是見性 , , ! 小 因 不能增長 何 根 聞 之人 , ,日光不現。般若之智亦無大小,為一切眾生自心迷悟 法不自開 修 。小根之人,亦復 , 行覓佛 聞 此頓 悟?緣邪見障重,煩惱根深,猶如大雲 ,未悟自性,即是 教 , 猶 如 如是。元有般若之智 草木,根性小者 小根 。若聞 , 0 悟頓 若 , 與 被 大智 教 大 雨 , 覆蓋 Ĺ 不 , 執 悉 於

承受 悟 與 小 厚 ? 大 , 根 大 若 的雲層遮蔽 追 善 性 法 被 究 知 大雨 其 ` ,也與這 識 大 !小根 根 智慧 源 一沖 了太 , 就就 因 人 種 性 並 情 陽 為 人聽聞頓教法門,猶 沒有 形 他 , 全都自己 若 一樣 們 得不到一陣強 執 什麼差 著 。其實所謂 倒 邪 下去 見 別 的 0 了 所 何 風 小 如草木 知 以 , 聞 不 把雲層吹散 障 根 能 太 此 性 重 根 頓 人 再 , 教 繼 性 , 原本 續 小 煩 大 法 惱 生 的 習 太 長 , 就 , 氣 還 陽 具 ふい 小 有 的 根 是 樹 根 光 深 不 般 小小 若 蒂 能 性 明 則 人 草 智慧 固 自 不堪 不能 己 根 開

ð

悟

法

傳

衣

第

是 行 迷 透 悟 出 不 悟 來 不 在 自 同 0 自己 自 性 0 迷 性 , 此 ジ 失 般 中 謂 自 若 常 小 ら い 智 存 慧本 之 根 正 性 人 見 之 來 , 人 因 人 0 而 人 切 具 倘 外 煩惱 若 生 足 聞 邪 , 塵勞常 亦 見 法 開 , 無 悟 捨 大 能 自 小 如 不染於 此 差 ら い 頓 而 别 教 ら い , 外 法 只 門 求 因 這 佛 , 就 謂 不 切 執 之 眾 見 著 修 生 性 自 行 ら と 外 , ジ 總 有 修

,

只

,

Ü

,

是

性

的

佛 障 後 托 换 機 又 能 出 句 如 緣 , 0 ` 六 ら い 明 無 話 何 各 所 六 不 瞭 能 有 論 這 袓 知 說 袓 亂 修 部 障 信 差 大 , 大 受 學 果 師 袓 , 經 别 ` 師 而 一真 。凡是 所 哪 典 在 真 人 在 且是 說 , 此 我 能 這 無妄 , 將 的 個 不 一節 執 放 理 愧 看 綱 法 下 ` 是 的 領 門 一乘 不 開 法 身 N) , 大 破 大法? , 我 示 心 不 佛 依 乘 、放 都 中 執 世 亂 佛 照 能 法 , 無 界 不 法 《楞嚴 此 用 、最 說 ,看 不應念化成無上 這 中最 得 下、 綱 明 種功德太殊勝了 上乘 領 上 眾 破 來 被 0 好 生 經》云:「若 一切境 念佛 譬 的 境 佛 因 界 指 法 如 根 的 導 所 , 性 相 我 修學 多 綱 轉 的 正 原 數 領 者 們 不 等 本 修 必 理 能 , 0 同 皆是虚 正 我 論 定 淨 轉 就 , 覺 會 土 、方 物 是 們 所 這這 在 法 得 , 小 以 妄 很 則 門 到 法 根 聞 就 短 , 的 這 ` 同 性 法 是 綱 即 的 同 個 如 0 ` 時 見 時 修 領 來 小 綱 開 間 性 煩 領 和 們 根 悟 0

成

惱

念

若 善 知 經 本無差 識 ! 別 外不住 , 去 來 自由 ,去除執心 , 通 達 無礙 , 能 修 此 行 , 與 般

標 訴 性 不 冰準修 我 , 生 起 們與般若相應的修法 一念 善 正 死 知 我 和 分 識 們身心思想行為,就與般若經所講的無有差別。 涅 別 ! 槃本來 執著 於 內 外 , . 一 如 境界毫 於一切 o ,真能入得 事理 不住著,生 通達明瞭 不二法 死往來皆得自由自在 如 門,自然得證事事無 幻 如 化,知 煩惱 這 ,能 和 一段是六 ·菩提 礙 於 。 能 原 切 袓 無 以 境 此 緣

慧性 善 切 知識!一 經 ,方能 書 ,因人說 切修多羅 建立。 若無 有 及諸文字 世 人 , 一 ` 大小二乘、十二部經 切萬法本自不有 0 故知萬 , 皆 法 因人置 本 自 。 因 興 智

0

這 佛 經 切 稱 善 經 之為十二 知 論文字,是佛隨眾生根性 識 ! 部 切 經 佛 。 佛 經文 經 字,大 教 法 都是 乘 不同而 或 因人 小 乘,共 施設 建 立 有 0 ,其宗旨是 因為眾生 十二種 體 在教 的智慧性 裁 所寫 人 頓 成 悟 的 佛法的 自 經 典 性

起。一 淺 教 「萬法唯識」 ·學才能建立。若無世間人,一切萬法就本自不有。這句話看起來似 ,實際上裡面包含無量的義理。由此可知,大乘經論說「萬法唯心 切經書,因人說有;換句話說,經書是因緣生法,這一點我們要認識 ,心與識就是世間人,故說一切法本自人興,都是從人而 乎很顯 興

## 緣其人中有愚有智,愚為小人,智為大人。

清楚

得有智慧。「智者」是破迷開悟之人。 別 知 ,就是眾生對於平等的事理迷的淺深不同;迷得深顯得愚痴,迷得淺 道,一切眾生心 有愚有 智,愚為小人,智為大人。人何以會有愚智不同?我 性智慧無不平等。既然平等,為何還有差別?這裡 們 必 一的差 ~須要 , 顯

愚者問於智人,智者與愚人說法,愚人忽然悟解心開,即與智人無別

别 0 這幾句話意思是說:迷了則是凡夫,悟了就是佛;凡夫聞佛說法,悟了 者為愚人 說法, 愚人忽然悟解心開 , 聞法之後徹底覺 悟,與 智 人無

以後與佛無二。

I 知 識 ,何不從自心中頓見真如本性? !不悟 ,即佛是眾生。一念悟時, 眾生是佛。 故知萬法盡在自

真 性 由 就 性 如 此可知,一切萬法盡在自心。所以,大師教我們要從自心中去頓見真如 是 ,這是如。 。「真」, ,是名 我們不執著而已;只要我們不執著,才能證得真如本性。 。總而言之,這是一樁事而有種種不同的名詞。 不悟的佛,佛就是覺悟的眾生。所以,只要一念覺悟,眾生原本是 這幾 佛性 白說得非常重要,同時可以建立我們的信心。生佛原來不二,眾 一如,亦名真如。《大乘止觀》云:此心即自性清淨心,又稱作 、法身,《楞嚴經》稱如來藏,《華嚴經》稱一真法界,又稱為 就是真實, 「真如」是一切法常如其性,所謂性如其相,相 顯示它決定不是虛妄的;「如」,是永遠沒有改 佛說出這麼多名詞 如其性, ,無 性 佛 生 相 0

《菩薩戒經》云:我本元自性清淨。若識自心見性,皆成佛道 0

9

ð

悟

法

傅

衣第

性清淨真 我 幾 們本有的真心。自性清淨是指離一切虛妄染著,這個心才是我們的本 時 我們達 這 白 Ü 經文含的意思非常豐富。佛法講「我」,有「真我」、「 )。 假 到真假不二,才是見性的境界。自性清淨就是自性清淨 如你認得自心,見性了,這就是成佛,禪宗所謂「明心見 Ü 假 ,這是 我 元 自

性

,見性成佛」

0

時 樣 到 要 解 所 釋。 比 也 拘繫,這就是出世之人」。這幾句話可能不太容易懂 候 ,一切妄 那是 過 ,性亦不去。所謂湛然圓寂,心境一如。但能 也不離開妄相, 看 我 去 何 到 們必須曉得:「真心沒有相,不來 妄 有一 方便得多。譬如,我們看電影或者看電視 以說這個性不來不去?在現今科學昌明 相 相 些人 就 ,而螢幕決定不隨妄相來去生滅 如螢幕裡 有來有 相 雖 然動,螢幕 的現象一樣。諸位 去、有生有滅。那個來去生滅諸位很容易 不動 , 不去。生的時 相有往來,螢幕是不來亦不去 要 特 0 我們的真 別 的時代 記 如是直下頓了,不為三 ,電影 住 候 ,我 ,我 **外如本性** 妄 ` ,性亦 電 用比 們 相 視 討 不 論這 喻 的 離 就 不來;死的 來 像 畫 開 給諸 螢幕 個問 覺察得 螢幕 面 , 我 位 題 ,

諸 位 從這 個 比喻細心的去體會,你就能悟出這 個道 理

真萬 慧德 求 來 我 反 認 如 道 ジ 修 識 外 們 而 , 0 蒸沙作 應當 行 相 自心 縱經 去求佛 不 確 ジ 見 性 人 懂 o 性 要 可是 , 塵 到 , , , , 無 說 飯 劫 明 又 恆 總 ` 就是成 沙法 亦 求法 假 染無著時 瞭 , 由 說:「一切眾生 而 ,只只 不能成 , 離 的 言之,一 於我 門 ,好像: , 認 佛。 是自己徒勞 了 、無量妙義 真 就 為 ,本來自性圓滿成就 們無始劫 由 我 心外 心以外, 。即使你把 此可 定要記住一 們立 , 種 有佛 知,若 ,不求 刻 以來迷失 而 無 種 性 就 無 佛 懂 不知 幻 功 <u>~</u> 個 大藏 可成 外有法 了 化 而 0 原則 所以 了事 自 得 , , 皆生 。佛 0 0 這 經》念得很熟 Ü ;修道 實 , 所以佛經常說:「 ,你果然 是真佛 過 就 /去諸 是我 佛一再教誡我們 如來 說 的 真 :「一切眾生 的人 佛 們 圓 , 不 相 如是 覺 • 的 , 現 切 不 習氣 現 妙 知 ,再修種 執著 在 自 在 Ü 。」這 諸 說真 可 太 性 , 但 以 佛 深 是 具有如來 你你 離妄 種苦 向 只 乃 的 真 0 話是 要 想求 至 ら 所 , 法 外去 我 我 於 行 以 , 未 千 佛 們 智 們 , 而 ,

《淨名經》云:即時豁然,還得本心。

Ŷ

悟

法

傳

衣

第一多

即

如

如

佛

。 \_\_

這是見性成佛的意思

Ŷ

本 性 。這是說明頓悟、頓見本性的意思。以下是大師說明自己得道傳法 (淨名 經》即《維摩詰 經》。「豁 然 就是豁然大悟,「本 ·**沙** 二 就是真 的

因

緣

如

流行,令學道者頓悟菩提,各自觀心,自見本性 善知識 !我於忍和尚處,一 聞言下便悟,頓見真如本性。是以將此教法 0

是以聞性聞法 悟?原因 「一」字是關鍵所在。「一聞」,就是一心聞也,一心就是無分別心;也就 這 幾 就 句 在 話 ,則一聞才能開悟。所以古德常說:「識得一,萬事畢。」 「一聞」,而我們是多聞 , 我 們能看到六祖大師是一聞便 ,多聞就不悟,一聞就開 悟。我 們聞 經多年, 悟 何 。可見 以 不

清淨 信 的 。「一理」,就是實相般若之理。一切大乘經皆以實相為體 方 , 此 面 何況更多?信一心就是信自己本來是佛。在解的方面,我 處 ,我們要「信一心」。自性清淨心,這是一心。一才清淨,二就不 特 別提醒同修們,我們拿佛法四大綱領來說,即「信解行證」。在 '們要「解一 ,讀誦大

● 悟法傳衣第一 \$

佛法 要 現 性 說 方 念佛全都 大 今在 乘 個 是 袓 面 都 定 門能 道 我 大 經 在 ,我們要「證一果」,就是無上正等正 ,這就是講興道場。興道場,也要專一,換 我們要將這個教法流行,令學者也能頓悟菩提,「各自觀 們的 台灣 師 理 , 不 要著重「一」,自己才能成就,才能言下便悟,頓見真如本性 典中去 行 非一 包括 的 ,他老人家一生就是在曹溪南華寺, 包盡了;如果不相信,諸位可以 能 方面 典 シ 堅守這 台 型 時時變更; 觀察,佛一再提示我們,行門中最殊勝的無過於念佛 所有的法門,所謂是八萬四千法門,無量無邊 ,我 導 中 則不見實相,是未入門也;讀經見得實相,才是入大乘 個 蓮 師 原 社 , 們要「行一門」。我們究竟選哪個法門好?我 李 則 他 若能 教 老 , 在 **沙**導我 師 堅守 講 一個道場 們 經 : 說 原 法 則 ,修 ,永無 不 教 細 取 細的去研讀《華嚴經》。在 於相 化 一個法門, 覺。這是我們從信解行證 並 一方 變 人句話 更 , 如 沒有離開 , 三十年 , 說 假 如 能 不動 以 ,道場 南 有 時 2的法 • 華 十年、二十年 如一 日 要 \_\_ 步。 心, 門 一定 我 日 無 法 們 , 們 , 不 這 若 老 成 法 , 自 從 譬如 念念 懂得 門也 者 上 證 一個 見 的 切 本 來

沒有不成就的。這種成就才能影響佛教,才能興教,才能真正談上利益一切

眾生

不假外求 所謂化導令得見性,一切善法因善知識能發起故。三世諸佛、十二部 若自不悟,須覓大善知識解最上乘法者直示正路。是善知識有大因緣 在人性中本自具有,不能自悟,須求善知識指示方見。若自悟者, 0

利益 不能自悟,須求善知識指導,才能見性。若自悟,決定不可以向心外去求。 有。」《華嚴經 一切善法因善知識能發起故 。但要知道 。有緣分才能接受他的化導,才能依教奉行,能明心見性。六祖 若 不 悟, ,善知識與自己一定要有緣分;沒有緣分, 須請教大善知識,求教於解最上乘法者,請他來指示我 ·出現品》云:「無一眾生,而不具有如來智慧德相」 ,三世諸佛、十二部經,在人性中本自具 縱然遇到也得不到 們正

若

向執謂須要他善知識望得解脫者,無有是處。何以故?自心內有知

96

般 識 芸觀 自 悟 照 0 若 , 起 剎 邪 那間妄念俱滅 迷妄念顛 倒外善知 若識自 識 , 雖 性 有 教授 悟即至 , 救 佛 不 地 <del>·</del>可 得 0 若 起 正

,

,

0

佛 照 種 若 這 地 是 , 種 個 在 善 起 , 觀 如 就 念是 巧 了 果 是 剎 方 邪 我 如 那 便 迷 錯 們 來地 之 教 誤 、妄 還 間 導 的 要 o 我 念 , , \_ 妄 決 們 顛 向 念即 , 倒 定 執 還 沒 , 著 是 可統統滅 有 ら と , 不 外 這 以 能 的 個 為 夠 善 道 須 掉 挽 要善 知 理 。若 救 識 0 我 為 , 知 認 們 如 什 識 識 諸 麼 幇 邪 自 佛 ? 迷 助 性 顛 菩 我 我 . (即 薩 們 倒 們 0 自 ` , 見 若 教 袓 ら と 性 內 能 師 我  $\smile$ 起 大 有 們 真 德 , — 知 得 正 識 們 到 悟就 般 自 解 , 若 雖 悟 脫 觀 到 有 0

家 且 剎 觀 智 是 講 慧 那 照 中 間 般 是 , 從 見 妄 若 無 這 物 念 性 , 的 幾 是 俱 假 不 議 句 佛 滅 如 照 題 話 你 、無 0 0 來看,首先 , 會 性 若 所 在 認 用 理 謂 識 哪 觀 不 六 自 照 裡?這 通 性 般 , 這 我 根門頭放光動地者是」 , 若 們 是 就 , 經 要 個 問 真 入 知 佛 題 上 道 正 講 , 地 般 ),我 若 的 0 首 智慧 切 這 們 先 些 大 的 乘 我 話 觀 真 是真 經 們 照 ら と 0 無 要 0 是 普 所 實 不 問 遍 照 討 不 以 , 禪師 , 除 何 論 虚 切 謂 , , , 確 非 不 真 修 實能 佛 你 但 N) 討 不 的 ? 會 論 般 在 而 若 用

Ŷ

悟

法

傳

衣

第

去 性 的 在 不 識 手 , , • 執 六 者 迷 所 不 謂 在 根 捉 了 明 唤 門 , 在 胎 的 瞭 作 頭放光 父 時 日 精 的 身 母未 足 魂 候 , 運 , 稱它 0 , 動 奔 佛 處 生 地 。遍 世 前 作 性 認 0 曰 精 本 稱 識 悟了 人,在 現 為 來 魂 的 俱 靈 , ` 面 即 該 俗 明 魂 目 至 恆 眼 0 話 白 佛 沙世界, 日 由 稱 的 地 0 見 , 而 此 為 , ,在 曉 這 本 靈 可 來 得 知 魂 話 收 耳 , 這 面 0 攝 日 點 是 見 目 可 在一 聞 都 確 性 見 佛 , 沒 實 性 , 就 微 在 說 是 是 覺 , 塵 鼻 錯 不 見 悟 這 0 辨 生 到 識 的 是 香 自 自 不 人 者 **,** . , 己 知 滅 己 在 真 是 靈 ` 舌 魂 不 不 正 佛 談 來 是 的 認 性 論 本 佛 識 不

知 識 ! 智 慧 觀 照 , 內 外 明 徹 , 識 自 本 心 0 若識 本 心 , 即 本 解 脫 0

能 照 本 識 ら 明 徹 自 這 這 本 就 句 是 是 ? 曉 ら い 教 得 內 ` 關 我 識 自 不 鍵 們 心達本?慧海禪師 己 見 之 在日 本 所 煩 來是 惱 在 常 , 0 生 外 解 只 活 要 脫 不 中 見 能 , , 塵 並 提 也 說 沒 得 相 就 : 有 , 起 是 人 內 觀 在 若自 束 外 照 日 縳 功 用 了了了 如 夫 0 之 這 , , 處 知 這 話 內 是 , 心 說 明 要 不 得 徹 住 很 識 時 , 一切 容 外 時 自 易 本 也 提 處 得 明 , ら い 起 要 , 徹 0 智 即 如 0 慧 名 何 認 何 才 了 識 謂 觀

妄 的 在 う い 了 是 自 然 , — ら い 境界中生 提 ?離 就解脫 己 無 N) 本 假 相 不 ` ら と 對 生 了 不 無 , 亦 愛 真 妄 起 生 空 憎 歡 0 名 , ら い 喜 , 即 了 , , 换 所 是 Ś 何 這 了 白話 謂 真 謂 是 見 ` 生 佛 性 0 說 但 \_\_\_ 起 假 經 0 無 瞋 真 講 , 就 只 僧 ? 心」是 恚 的 個 **况是超越** 爱 於 心 證 不 無 Ś \_ 住 , 這 生 , \_\_\_ 什 切 **%境界上** 相對 |麼?: 是 即是二 法 切 妄 忍 處 , 內 ら い 0 ら い 性 外 生 者 0 用 超越相對才是真正證得絕 空」。二 境 我 ら い 功 , 界 們 動 即 , \_ 根 念 就 是 與 得 切 , 佛 這 性 塵 明 在 ら い 可 瞭 接 是 觸 亦 以 假 , 切 解 但 處 名 , 0 釋 是 怎 譬 無 解 麼 為 在 如 ら い 脫 會 對 相 境 說 0 ら と 緣 生 無

昧 法 使六識出六 , 心 得 解脫 自 不染 在 解 , 即 門 著 脫 是般若三昧 , , 名 是 於六塵中無 無念行 為無 念 般 0 染 用 無雜 :即遍一 若三昧 , 切 來 , 即是 去自由 處 **,** 亦 無念 , 不 通用 著 。何名 一 切 無 滯 處 無念?若 0 , 即是般 但 淨 本 見一切 (若三 心

7

,

自

了

袓 說 得很清 若 得 解 楚 脫 , , 即 若 是 見一切法 般 若三昧 , 0 Ü 不染著」。意思是說 般 若 Ξ 昧 即 是 無 念 , 0 ら い 何 裡 謂 面 無無 清 念 淨 順境

悟

法

傳

衣第一

是 淨心是主人,六識、六根、六塵都是作用。所以,賓主要分清楚, 雖 ら と 是主宰;「使六識出六門,於六塵中無染無雜」,「使」就是你用 然遍一切處,絕不執著一切處。祖師說:「但淨本心」,本 無念。它的作用可以遍 有貪愛的念 頭 ,逆境亦無瞋恚的 一切處 ,一切處 念頭 ,境界清清楚楚,心 的範 圍非常廣 大 , 盡虚空遍法 地 清清淨淨,這 心是真心 要能 它;清 ,真 界; 辨

别

,

不可以顛倒

,這就是佛菩薩

0

用 滅 像 正 無 法 相 , 念是正覺。 沒 邪 0 有 它是清淨的 畢竟清淨。 學道之人,心要像一面鏡子一樣。這是告訴我 念 , 古人常 障 無 , 不是 念 礙 為宗 ,這就是般若三昧 甪 無 古德告訴我們:念有、念無都是邪念;有無都不念 明鏡來比喻真 正念 , 妄 因 、是無染的;學道之人,心也應該無染 為 。何謂 心不起為旨。清淨為體 心清淨,才能生無量智慧,才能真正做 「邪念」?邪念是迷, 心,鏡中 ,自在 解脫 雖然沒有形像,但是它能 。 ~ , 頓 智慧 悟 邪念是不 為 入 們:鏡子照 用 道 要門論 ,妄念不 。」所謂 覺 到來去 》 云: 「 0 生 外 正 照 無 念是 現一切 自 ,這是正 念 面 ,人我 由 的境界 ,是 頓 悟 、通 悟 ジ 形

都是 至苦樂 境界裡不起心動念,這就是無念。得無念時,自然解脫,這就是「無念 提 念。念善、念惡,這是邪念;善惡統統都離開 」,菩提就是覺;念念覺而不迷,這就是正念。正念,也可以說是在一切 邪念。心裡面清淨,一切念都沒有,這是正念。正念也叫做「唯念菩 、生滅 取 捨、怨親、憎愛,總而言之,心中有這些念頭 ,清淨心現 前,這 都 是 正 不好 念 , 這

若百物不思,當令念絕,即是法縛,即名邊見 0

行し

定 麼?《楞嚴經》云,小乘人的境界是「內守幽閑,猶為法塵分別影事」。 念。有這一念就是邪念,就是迷,就是不覺,因此小乘人不能見性。他何以 他是不是無念?他不是。他內守幽閉;換句話說,他還有「幽閉」一 這還是邪念。甚至於小乘阿羅漢、辟支佛,他們的境界還是邪念,為什 般人弄錯,以為這是無念,無念就什麼都不想。什麼都不想,這是無想 袓 師怕我們發生誤會,特別告誠我們:「若百物不思,當令念絕。」這

存」 不 乘 能 法 , 見 中 為 性?諸位想想這 處處提示中道 的是怕我們執著, , 中 個道 道 怕我們在這些法相名詞中起分別、起執著, 理 亦 ,自 不 能 然 執 就 明白 著 , 古 0 他是被法束缚, 德常講「雨邊 不立 即 名 , 中 邊 見 那就 道

善 知識 至佛 !悟無念法者 地 位 0 , 萬法盡通。 悟無念法者 , 見諸佛境界。 悟無念法

錯了!

見 因 盡 提 為 把 通 倡 幾時我們能見到?只要我們徹悟無念,諸佛的境界原自現前。 有 修 有 的 這三句是 學 所 知 不 頓 的 、有 但 悟 不 一是佛法 見 法 綱 領 念 門 顯 。幾 和 ,其殊勝處亦在 ,「知」與「念」就 示 通 盤 無念的 , 出 時我們達 托 出 世 功德 了 '。「悟. 間 法 利益 到 無無 此 通 三句 無念法 , 世 不可 不能盡通 知 無 經文見 間一切諸法 思議!我 者,見諸 見 , 萬 無 到 所不 法 。我們真 們 (無不通 佛境 , 正 學佛,尤 見 是古 界 , 達 正 0 就 德 其 悟 0 所謂 + 萬 我 無念 是 法 們 中 方 悟 盡 諸 現 , 國 佛 有 就 無念法 通 在 襌 萬 的 知 就 宗 0 這 境 所

這 個宗旨,清淨心自然現前,清淨心所生的作用就是智慧,就是般若正知。 「妄心不起為旨」,妄心不起就是無念,可見宗旨沒有兩樣。 己 就 證到如來地, 就證到佛地。可見「無念為宗」,這 句話 能 沒有說 不違背

故 善知識 終身而不退者,定入聖位 !後代得吾法者,將此頓教法門 , 於同見同行 ,發願受持如事佛

成 可 同事奉佛一樣,終身不退,這樣的人必定能證入聖位 同 就 以 ,而且又能發大心來受持大法者。這樣的人,學佛的態度,事奉老師就 預 他一定成就 這是說明,傳道一定要傳給見解相同、行門相同;換句話 就 期的。我們從這幾句話來看,一個人能不能有成就,能不能有最高 看他 與這幾句經文相應不相應。如果相應,我們就可以肯定下個 ,一定會有成 說,解 就,這是 行都 斷 的 相

然須傳授從上以來默傳分付,不得匿其正法。若不同見同行 ,不得傳付,損彼前人,究竟無益。恐愚人不解,謗此法門 , , 在 百劫千 別法

Ŷ

悟

法

傳

衣第一

生斷佛種性

o

為 門 見 此 生 但 同 在 不 什麼 言 地 斷 同 , , 講完 能接 佛 行 語 百 ?. 傳 之外 種 在 , 在 劫 默 受 性 。 下 别 千 傳 給 , 所 , , 法 別 生 這 面是偈頌: 他 中 而 法 斷 , 個 且還要毀謗這個 ,他得 」,就是指 中 以 佛 就 果 124 是指 , 種 報太 不得 默 性 不到 倳 袓 0 嚴 傳 ك 0 袓 重 利益 付 不是學禪宗、不是學實相 相 這幾句話說得尤其是好。他 ٦ ,太 , 損 不得 傳的 法 ;因為 門。 可怕 彼前人,究竟無益 匿 一以 其 毀謗正法 正 了!祖師在大梵寺所講的長行文 他 ら と 的解行與正解正行是 法 傳 ᆫ ら い , , 決 見 , 將來所遭的果 性成 定 般若 不 0 恐愚人 可以 佛 見解 分就 吝 0 不能 相 不 不 法 宗 違 報 同 解 門的 0 是 背 傳 ` , 7 行 傳 百 謗 若 , 給 劫千 他 , 門 他 此 不 授 到 不 不 法 同 是

善 知 識 ,吾有一無相頌,各須 亦 無有 益 0 聽 吾頌曰 在 家出家 , 但依此修 0 若不自修 ,

句話是偈頌的前引 。六祖大師說: 「我有一首無相頌」。 《壇經》

這

幾

悟法傳衣第一 &

ð

的

原

理

原

則

出 自 師 騙 中 這 修 家修行,只要依照這 , 華 所 , , 更 這 ,僅僅把這六十句 幾 。我 有 尤 其是 句話 樣 不會自欺 偈 領,都 們 你 囑咐得非常好 禪 要想研究 就 院曉得 宗 0 稱 , 作無 自 可見這 中 《壇經》 然 國禪宗的 領文背得很熟,還是無有益處 '十五首頌的原理原則去修行,必定有成就。 相 不會落於空談。於學佛過程 ,教我們必須要記誦、要取法 十五首頌文相當重 頌 0 ,應當先將這 特別是此處十五首六 旨趣 。從此之後學佛 要,是我們學佛 十五首 頌 + 中, 0 , 文念熟 句,是 無 。無 則 論你修學 不易受他人的 論 的 , 然 原 六 在家修行或者 理 後 袓 若是不能 原 哪 細 壇 一個 則 Ċ 經 去

法 體 據 系 ` 0 0 ,這一段只有一首 頌 第 組 第三首以下到十三首 有 織 四段是一首 十五首,大 以及義理 , , 致分為 非常精嚴,有條不紊,不但便於讀誦 是講「果證 頌 0 第 五 ,共有十一首 個 二首是 段 。末後第 落 獨 。第一個段落是講「佛教教學 立 頌, 的一段 十 五 這一 首 , 「說 頌,是「結 長 段是講「修學 明 ,也是行門重要 佛 勤 法 理 0 論 ,的方 頌 的 的

說 通及心 通 , 如 日 [處虚 空 , 唯傳見性法 , 出 世 破 邪

才 我 就 道 但是宗門與教下是一不是二。過去有人說 ,這是 人未必能做到 教 們 知 聽 做 , 0 道心 學,用「 要想做 說 到 點 途 經 這 一法 說 論 出 悟實相; 四 來 通 通 ,或者通 通 而 白 了。 不 到 與說 的意思。「心通」就是宗 及 己 , 說」字來代表。「通」是通達 立 說 心通 我 , ,才能 心通 通有 通 說 不 ٦ 們 達 느 如日處虛 ,一定 通者,解悟佛說。此地的「通」,是 能 乍看起來似乎是很容易懂,實 ,「說」這一個字 世 密切 。這個說法也不無道理,但是如果 做 出 做 到 世 到 要心通 的 空 間 通 通 關 法 達 係;若心不通,說通是絕對做不 字; , 0 0 自 像太陽一樣 如何才能做 做 不到 己 通 通 並 ,心通 不但包括言說 ,簡單 ',换 沒 ,心通 有真 無 ,在 礙,《 句 到 與 來說 話 的人一定達 說 正證得這 通 通就是 際上所含 虚 說 達無礙? 就是 《華嚴 空之 ,同時也包 , 我 縱 指證悟之說才是說 一定 中, 們深 所謂宗 個 然 經》講 的 是 下 境 到 要 意 界 以 意 入一層 說 面一句 親 門與 思 到 思 通 括 , 研 的 也 證 學 是 是 。由 , 而 佛 四 教 觀 教 無 而 不 比 法 既 我 喻 察 下 礙辯 過 通 此 說 ら い 為 可 通

生 是 是末,本能攝末,所以心通的人自然就說通。說通的人,由說通而證得心 間長了,自然就能證悟。所以說,由說通至心通,這是菩薩的教法;由心通 通 才可以說是親證實相。證得實相之後,實相是體,演說是用。體是根本,說 本具的心性,在唯識稱作阿賴耶識。佛法,尤其是大乘佛法,它的宗旨就 說通,是如來的教法,我們應當從這裡來觀察。這是說明「說」與「心」 這這 上無片瓦,下無立錐」,這兩句話就是如日處虛空的意思,到這樣的地 唯」是唯獨。「傳」是承傳,輾轉授受。「見」是講親證。「性」是指眾 一不是二。前面兩句是說明佛教教法的原則,一定要做到通達無礙。 和 公 , 尚公案 案來證實,並且得到當代禪宗大德虛雲老和尚的印證。書中舉 決定不是解悟之說。這個意思,從以下的句子我們能看得出來 下 這 也是一種非常巧妙的方法。因為常常演說就是長時期的薰習,薰習時 面 十 這 五 ,公案 首 雨句是說明佛祖立教的宗旨。『唯傳見性法,出世破邪宗』 頌,《法寶壇經無相頌講話》解釋得相當清楚,也舉 的內容是說明一個人,他親證的境界到什麼程度?所謂

出

禪宗嘉

出

禪宗許

ð

悟

法

傳衣第一

眾 都 是 法 世 物 是 是 是 切 生 傳 ` 普 無 邪 法 授 ` 破 諍 宗 度 裡 切 見 邪 之 面 理 \_\_ 0 性 顯 法 在 切 的 論 之 正 佛 眾 修 , • 法 不 但 法 生 行 0 得 是 中 方 切 0 己 有 法 程 , 法 的 些時 未 序 邪 , 了 宗 尤 , 這 種方法 候 其 ら い 乃 個 我 是 外 至 , 字是 於 們 簡 指 無 ,決不是 也看 單 虚 佛 見 包羅 的 性 空 ` 到 ら 說 的 法 萬 外 佛 方 界 , 佛法喜歡爭論 象 法 無 凡 法 的 裡 是 法 總 0 佛 有 末 代 的 不 經 後 以 名 些爭 裡 見 這 詞 切 將 宗 性 0 這 論 句 法 派 在 個 為 這 , , 字 教 這 也 顯 裡 舉 是 是 學 示 , 為 邪 宗 特 作 出 了 宗 旨 佛 别 普度 是 的 法 切 0 佛 指 事 出

宗 門 破 這 羅 兩 碎 種 並 位 , , 修學 分 所 化 法 (這 初 法 謂 , 師 袓 是 有 被 小 , 達 , 說 非 當 乘 相 摩 佛 常 宗 時 禪 位 祖 大 感 的 觀 ` 名 師 勝 嘆 無 世 0 114 的 的 的 相 人 後 老 佛 六 稱 來 說 宗 師 大 宗 為 , 般若 • 先 佛 這 定 門 , 慧 位 下 大 0 多羅尊者 宗 先 法 \_ 袓 位 甘 遇 師 師 ` 名 露 就 己 戒 到 叫 說 經 行 門 般 ,當年在 佛 是 : 宗 若 0 大 多羅 落 而 • 勝 我 佛 在 無 , 得 如 跡 大 他的本國 , 都 於 果 象 勝 宗 曾 是 不 卻 裡 ` 經 捨 為 寂 又 面 與 他 教 靜 分 小 , 袓 辨 何 宗 他 向 化 師 眾 别 沢 的 大 0 再 門 同 袓 生 , 學 這 與 分 師 徒 , 些 成 於 那 看 袓 而 婆 支 到 為 師 時 必 離 有 他 同 陀

№ 悟法傳衣第一 5

徒之處,一一 是永遠被 這 些 與 邪 他們 知 邪見所纏 辩 論 , 破 縛 他 而 們的 不能超越 知見,使他們能 。」於是他就發大慈悲 破迷開悟 , 再 Ü 到 回 到 彼 正 師

後他才從海路來到中國,這就是中國初祖達摩祖

師

知

正見。然

發覺 邪 正 宗 如來家業。初 , 禪宗 0 這是特別要注意到 佛 所謂「佛 門 之 祖 外的邪宗 分破六宗,已 佛唯傳本體 0 , 我 凡是不以明心見性或者一心 們容易認識 , 師師密付本心」,性就是體,見 經給我們留下很好的榜 , 而 佛 門 以 內 的 樣 不亂為宗旨 邪宗 ,所以 , 我 說 性 , 們不容易 一出 法 才是 皆是邪 世破 真

法 即 無 頓 漸 , 迷悟有遲疾 , 只此見性 門, 愚人不 可 悉 0

宗

很 可 切 快 就 法 느 這 破 以及 首 0 迷開 佛 偈 見性 是說 在 悟 《法華經》講 , 法 明佛教的教 有 ,實在 些人 足說 很慢才能覺悟 : 理。「法」是指 「唯有一乘法,無二亦無三。」所以 不 上頓超與漸 ,什麼 見性之 進 原 0 問 因 ? 題 法 在 7 , 也 只 哪 此 裡 可 見性 ?迷 以 說 與 門 是 , , 悟 法 切 愚 0 (確實 有 人 法

永 十一心所 遠被摒棄在見性門外,所 袓 下就見性,放 。「見性門」是指東山法門。這 。身是正 切 大師所謂「本來無一物」。不放下的,就是愚人,放下什麼?佛門常 本 放下」,或者說「放下萬緣」,念佛法門常教導我們「放下身心世 無 。 换 頓 報 漸 白話說 下就是見性 , 只 因 ,世界是依報,正報與依報都是屬於色法;心法是指八識 眾 ,不但外面 生迷悟千差,所以見道 以說「愚人不可悉」 門 0 由 此 的色法要放下,內 個法門唯論見性法 可 知 ,放不下的 有早晚 , 不 裡 就是愚人。放不下,就 ,這 面 論 的 禪定解脫 心法 才 建 也要放 立 頓 漸 ,也是 下。 的 說

說 即 **誕萬** 般 , 合 I理還 歸 一,煩惱暗宅中,常須生 慧 日 0

果 把 理是一。《華嚴經》講的「一真法界」,《般若經》講的「一實相」 這 但是它 這首 個意思展開來講,就包括佛法所謂八萬 偈是行法的總說。「說」是說法,也是指宗門對來 的原理是一個,所以說『合理還 歸 四千法 **,「合」是契合,契合到** 門,這 表示多 機 所 說 ,法 的 話 門無

▼ 悟法傳衣第一

著 佛 到 以 立」;這樁事情就是所謂「言語道斷,心行處滅」,不是言說思量 入一實相,決定沒有一個死方法來教導人。 「一」。「一」,還 維摩 體 , 0 會到 非心非 執著就歸不了「一」。在禪宗裡,祖師大德為逗當機,有所謂 既 然這種原本不可說 , 諸佛如來、歷代祖 》講的「不 佛」,「狗子無佛性 一二法 是 勉強的一個名 , 門」,淨 而勉強說之為「一」,我們對「一」也就不能 . 師所說之言詞 ,狗子有佛性」。從這些公案來 土 稱 宗講的「一心不 古德說:「本自無二,一亦 , 句句都是活活潑潑 亂, 這 ,教 看 都 即 , 我 是 一所能 我們契 講 們 ジ 即 執

般 來 、二十 講 在般 所謂 煩惱暗宅 貪 種 七情五 轉煩 瞋 隨 裡 痴 煩 惱 惱 稱 外 中, 作 欲 , 為 , 。在 常須 般 再 换 若 觀 加 句 智慧 佛法 照般若」。所 傲 話 生 慢 說 慧 裡說 、疑 , 此 , 日」,這兩 世 是 得 惑 出 更為 修行見 世 邪見 間 以 清楚 所說 句 怕 性 講 或 的是我們提 的 的 ,如《百法 的 原 是 稱 煩 真性 惡 則 惱 見)。 , 亦 總 自 是 不 不 用 在 講 起 契 離 。 一 合 觀 煩 貪 的 照 惱 瞋 六 煩 真 般 之 痴 種 惱 若 中 根 理 本 從 的

要 煩 特 惱 別注意「常」字,要時常提起觀照的 所 轉 。若 能 在 煩 惱 之中 提 起 觀 煕 這 是 功夫,古 / 「生慧 日。 人所謂「不怕念 這 句 經 文 起 裡 , 我

邪 來 煩 惱 至 , 正 來 煩 惱 除 , 邪 正俱 不用 , 清 淨 至 無餘 0

怕

覺

遲

開 法 但 煩 必 念 們 本 須 0 是 惱 疏 换 所 起 性 要 , 這 生 前 言 忽清淨心 做 起 以 即 面 换 到 之 , 後 覺 , 妄 樣 兩 「兩邊 句 , ,覺之 的 白 邪 半 念 話 是 邪 ,不曉得 說 正 偈 起 正 邪 不立 來時 教 即 不 是 , 正 \_ 導我 袓 悟 的 相 上。换 , 邪 , 中 袓 就 定 對 在清 是 們 相 義 而 ·: " 傳 道 正 邪 , 生 淨 來 就 不 教 句 ,是二不是一。二不是 存 邪正 是 如 心上用功 話 , 妄 我 使見 說 」,這 。若 們 念去 俱 ,念起 認 是 不用 性 識 夫 除 時 法 我 什麼 ,我 就是 清 們 ,清 是 , 見 是 淨 要 「邪來」, 淨至 們在菩提大道就走 性 去 正 ら い 邪 才 邪 來 法 ` 存 能 無 什 。妄 就 佛 餘 是 現 正 麼 法 覺 念 前 , 0 是 ۵ , 顆 正 了 如 o 正 清 佛 是 清 還 邪 何 o 是 與 法 正 去 淨 淨 是 入 邪 正 除 ら と ij, 邪 歧 不 就 都 來 ?.覺; 要離 所 是 假 就 之 是 以

經》云:「知見立知 淨 心是一定要證得的,但是清淨心也是最不容易證得。為什麼?《 ,是無明本。」我們在一切境界中才存分別,就已經落 / 楞嚴

到

生滅門,就成了知見立知

惹塵 偈 症 明 了 錯 思 , 正 的 Ü 下藥,說「惠能沒伎倆,不斷百思想,對境心數起,菩提作麼長。」這首 想 , 埃 用意 當然更不可以有所執著;佛法是破執著之法,一有執著就錯了。 地 若 ,對境心不起,菩提日日長。」這首偈在我們看來,這個境界相當不 見 不是 。若照此方法來修行,則是增長葛藤、增加繫縛。所以,他從反面對 如神秀大師的偈頌:「身是菩提樹,心如明鏡臺,時時勤拂拭 ,壇經・參請機緣品》,有僧舉臥輪禪師偈云:「臥輪有伎倆,能 ,是一樣的意思。可是六祖大師聽了之後,就知道這個境界依舊未 , 我 就是「邪正俱不用,清淨至無餘」。祖 臥輪 們 不但是在日常生活中,就是在修學過程 的境界,這是決定用不得的。為什麼?你起心動念就又 師這首偈是針對 裡,也 不能起心動 **、**臥輪來作 ,勿使 斷百

菩提 本自性 , 起心即是妄 ,淨心在妄中,但正無三障

ð

悟

法

傳衣第一 \$

覺、菩薩)的菩提。 有事有理。從理上講,由斷煩惱障而證得一切智,這是通於三乘(聲聞、緣 ,這是如來的菩提。如來菩提通於此二者,故稱大菩提 菩提」是印度話,中國意思是「覺」,覺是覺悟。此 從事上講,由斷所知障而證得一切種智,了知一切諸 處所說的 境界,

覺 講《金剛經》,說到「應無所住,而生其心」,祖師於言下大徹大悟 悟 沒 自 說出:「何期自性本自清淨,何期自性本不生滅 心即是妄』,我們在一切法中起心動念,就是妄想,就是無明 有 性本無動搖 不 ,正是《起信論》所謂「一念不覺」。「一念」是什麼?就是起心 ,名含藏識」,明白指出自性就是第八識。六祖當時三更入室,聽受五祖 同 雨樣。迷了菩提自性是凡夫,悟了菩提自性是佛,佛與凡夫只不過是迷 『菩提本自性』,如來的大覺本是自性中具足。六祖說:「自性 而已。在此 ,何期自性能生萬法」,這也證明一切眾生與十方 祖師說,第一句是自覺,本來覺;第二句是轉本覺為不 ,何期自性本自具 如 來 足 的自性 ,何期 ,順 能含萬

『淨心在妄中,但正無三障。』

此偈前兩句是從本覺而迷成了不覺,

後

№ 悟法傳衣第一

成 種 障 的是妄識,不是真心;也就是不是清淨心,那是在妄識之中,在妄緣之中。 在 生 用 用 兩 根確實是在一切境界中不生分別、不起執著。由此可知, 、兩邊不著 的三界六道輪迴的現象。這一句中,祖師教導我們超越輪迴的原理 善惡業;有了業,業遇緣一定有果報,就成報障。這就是感、業、苦所造 個「正」字;「正」字簡單的說,就是真心在一切境界裡,永遠是一念不 0 句 , (楞嚴經》讀得 這三 是 這 , 才是 這 本覺在不覺之中。只要 一障說 就 是正 佛 所說 出輪 。諸位要曉得,起 。你 的正 很多。楞嚴會上佛教導我們「捨識用根」 迴的現象 用 法,三障就能 邪 ,當然錯 。煩惱 我 Ü 們能正,「正」 是 動念是妄心,不是真心。這樁事情,我 了,你用 脱離開 起惑,就是迷惑;業障是由迷而造作種 了。「三障」是煩惱障、業障 正 ,還是錯了;必須要 是什麼意思?是「邪正 生分別、起執著 ,根就是正 邪正 , 就 , 因 都 ` 在 報

世人若修道 • 切盡不妨,常自見己過,與道即相當

這 首 偈是教導我們自覺法 。修道是修什麼道?就是修見性之道、修成佛

是 地 過 之 常 過 理 道 , 事 做 自 , 0 過 錯事 無 修 這 見 見 礙 就 是 情 就 性 , 很 是 成 指 事 , 不 這 自 事 佛 容 用 易懂 邪 種 覺 無 道 過 者 礙 • , 我 用 怕 , 0 正 們 的 於 0 前 是 容 但 世 0 面 見 是 用 易 間 說 邪 覺 不 , 「邪正 不 察 到 修 切 必 行 事 自 , 說 凡 己 人 業 俱 夫 須 皆 過 不 我 都 失 不  $\neg$ 用 曉 們 常 0 相 得 <del>----</del>----自 妨 , 般 見 , 過 礙 我 人 不 己 , 們 , 都 是 過 正 執 並 知 大 是 著 道 修 不 是 在 華 行 是 與 說 正 嚴 過 人 道 我 , 事 即 , 經 分 用 情 們 相 别 正 造 應 所 0 也 此 罪 說 在 0

正

,

這

就

有很

大的

過

失

肯定 執 間 分 刀 常 持 著 法 别 戒 於 它 坦 , , 永 嘉 戒 礕 動 坦 亦 0 不 不 相 如 為 , 大 動 什 是 戒 假 , 師 饒 律 麼 心 錯 正 《證道 毒藥 ? ? 了 , 遇 小 生 歌 乘 到 也 邪正 不 戒 分 閒 執 利 V 著 別 閒 如 刀 說 俱 來傷 於 比 o : • 不用」 ш 戒 丘 \_ 戒 害 這 行 相 起 執 句 ` , 亦 , 或 也 著 是 比 話 襌 錯 者 丘 就 我 , 持而 了 遇 們 尼 錯 坐 0 戒 了 到 聽 亦 無持 為 毒 起 , 禪 0 什 藥 大 這 來 , , 無 麼 乘 是 很 語 , ?不 戒 講 我 不 默 持 動 如 的 們 容 而 守 菩 易 静 世 想 持 薩 懂 戒 間 想 體 是 戒 法 安 , 運 犯 我 也 然 , o 用 我 們 沒 , 過 再 於 有 失 們 講 起 縱 念 若 法 遇 , 出 不 存 是 子 鋒 世 起

道 起 其 即相 是於大乘法門,無論自修、弘揚,我們有沒有執著 ら と い ,是「念而無念, 相當」的意 動念;若有執著、分別、起心動念,即是自己過。能見到自己的過,與 當 思 。這個境界非常微 無念而念」。要見到這個境界,與道 細 ,必須時常警覺自己,於一切法 、有沒有分別、有沒 才能 相應,就 中,尤 有

色 類 自有道 ,各不相妨惱 , 離道別覓道 ,終身不見道 0

意 情 思 眾 境 本 生 以及 這 來 道 , 首 佛法 自有真性 人事環境 , 不 偈 的 妨 一般講「胎 大意 礙道 這 ,真性是一切眾生所同具的。 ,是說明我們對於環境的覺悟。 所 裡所著重的是人事環境。『 以說 、卵、濕 『各不相妨惱 、化」。『 ഥ 0 自有道 真性是清淨平等,這是道的 只要我們不起分別執著,即 環境 色 類 ے 包括 ,「自」就是他 是說各 物質環境 色各 類 、自 的有 自

悟 道之人, 如古大德所說,「彼以毒來,我以慈受」, 這兩句話說起來 能

見

到

切

萬

物

同此真常本性

ð

悟

法

傳衣第一

來對我 才是 是 是 容 講 亦 找 "很高的修養。「怨」沒有自性,「毒」也不是真實,而「德」、「真誠 的「道」,何曾有過分別?可惜的是,眾生背覺合塵,迷頭認影,離開心 無生滅 , 看 道 怨親平等,這是佛法所提倡 易 之道,妄求心外之道,當然是無有是處 ,六祖說「終身不見道」。諸佛所證得的理體是究竟圓滿 真實。佛法講「慈」,稱為「無緣大慈,同體大悲」,在此境界中必定 , ,而我能 起來並 做 ,處處皆圓,所以,萬類之中哪個不是佛?本源之性,也就是此處 起 來 不難懂,我們舉最簡單的 六 以慈悲愛護之心來對他,這是古人所說 簡單,必 須要真正通達諸法實相,才能做 ,這是道。離怨親平等、真常自性 例子:凡是冤家對頭存一種 的「以德報 得 到。在 ,本無增減 的道 怨 毒害之 行持 ,再去 」,這

波 波 度 生 , 到頭還自懊,欲得見真道 , 行 正即是道

字 中含有深義  $\neg$ 波 波 是 ,是說我們的心, 奔波 不停 此 地 並不是指我 ىن، 到處攀緣永遠得不到休息,如此度過一 們 . 一個 人在 生中 勞 碌 , 文

念, 本 才能真正見道 所在;邪正不二,邪正俱不用。所謂不思善、不思惡,屏息諸緣,不生一 如 過 性 此 , , 根塵不偶 就 才能見到真道。『真道』是真常之道,佛法稱為諸法實相, 。要想見到真道,大師告訴我們『行正即是道』。「行正」二字是關 要修定 直 一到老 ,一切皆捨,捨相亦無,如此才是正行;正行與道相應,正行 ,心能在境界中做主宰。大經云:「若能轉境,則 死,必定會懊悔,這一生空過了。換句話說 ,若要一生不空 亦 同如來」 稱為真如 鍵

中,這就是「行正」。正就是道,除了「正」之外,更無別道。 自然 下來 見。」意思是說 0 ,心才能靜下來,直到根境相偶時候 「離道別覓道」,是邪見之人。三祖教導我們:「不用求 行者能真正通達這個道理 ,把我們的妄想、分別、執著止住;止住之後 ,不違背這個道理 ,不起分別,不起妄念,一 ,表現在日常生活行為之 · 心 真 才能定得 ,唯 切 任 須 息 運

自若無道心,闇行不見道,若真修道人,不見世間過。

法 於 法 所 就 有 法 所證 住 是 而行布施,如人有目 , 人、求道之人 迷 道 而行布施 於是眼被 惑 如 即是心 心。道 何行正行 悟者,不可 顛 自 倒 若 心 。 心 無道 在道 法 Ú ,如人入闇,即無所見。」與此地意 ,所以 障 迷 就是真 Ü /; ジ 不知 礙 倒 ,闇 , 行 ,盲修瞎鍊,無 的關 心在 不能見道的根 , 日 心,行正之心亦是道心。行正之人 行 必 不 道,則 鍵所在 然 光明照,見種種色」,這是說明菩薩如何住於道 見 不正 道 <u>'</u>, 一。一闇 。 「道 舉 本原 由 足下足 見道 道 **心** ∟ 因 行 ジ ,無 。 ~ 0 ,簡 就 這是修學佛 就 金剛經》云:「若菩薩心 是 是 非是道。闇 單的 迷惑 思 覺 相 Ü 同。 說 。沒 顛 , ,無 法 倒之 希 行之人,心住 Ü 有 無 望在 行 一切 若菩薩 覺 所 ,這是 ら と 住 妄 這 , 人 位心不住 , 心 Ü 一生 修道 , 這 必 住 無

失 金 剛經》云:「凡所有相,皆是虚妄。」修道之人,若還常見 見世間眾生見同不見;能所雙忘,當處是道。古人所謂「十字街頭不 見其 若 真修道人, 妄心並未消除;換言之,「能所」沒有捨離。果然「能 不見 世 間 過』。六祖這兩句,實在是真 正 世 提 間 醒 我 所 種 種 們 過

眾 是眾生的過失 眾 假 世 見 有 ? 生 生 間 有 過 只 與 一人在」 須 過 失 出 失 , 問 世 自己 自己 間 , , 功 而 是一 是自己的煩惱 則有相當好 ,對待別人 夫到此程度 不是二。 過失是見或不見, 的境界。若自己還 所以,我 心所與境界相 ,即是「虚空粉碎, 們若想知道 應 見 即能考驗 , 所 一切 自己所 大 以 眾生 地 ,是 平 0 修之 一常犯 果然 自己 沈 )的過 , 確 道 過 , 是 實 失 這 失 個 , 不 真 皃 , 則 時 而 不是 或 候 是 切

若見他人非 , 自非卻是左 , 他非我不非 , 我非自有 過 0

了 所 過失 以 別即生瞋恚 04 佛 這首偈 門教導我 做 , 便是 左 是說明「若真修道 起 ,煩惱種子滲入識 們 0 Ü 要修怨親平等觀。 分別,我 『若見他人 相 未忘 非,自 人,不見 田 ,轉變 。他人之 非 ٦ 他 卻是 世間 非我不非,我 為 ^左□ 過 自家之過 過 失 的義 ,「左」就 ,與 我 趣 失 非自有過』 這這 本 0 如 來沒有關 是 是 果 錯 不 我 ·智的 還在 了 , 係 , 行 , 自 只著重 批 己 持 起 評 別 ن

在

個

的自修

實 子 漢 想 自 將 煩 念 能 結 己 它 惱 放 怨 現 ` 0 的 , 念 或 中 是 易 下 , , 就 起 了 真 熟 解 而 者 至 國 胡 能 斷 ら い , 非 正 所 是 且 出 人 人 覺 , 最 動 , , 頓 修 習 謂 之 識 言 的 外 念 不 息 察 道 之 是 心中 用 相 國 好 氣 能 批 到 之 0 能 所 評 ; 人 難 含 ら と 要 人 0 歇 , 外 還 若 蹅 背 糊 他 水自 覺察 除 以 , 種 鏡 緣 誦 即 籠 人 不 0 下惡 習氣 定 而 能 菩 現 統 , 國 什麼 ,常常 己的心像明鏡一樣 提 與 不 人 相 頓 0 先 報 歇 ,沒 將 了 人 照 不 要 ? 一他 的 提 , 才 結 除 不 鏡 , 解 求 皆 有 起覺 子 種 , 障 怨 迎 得 解 子 ,鏡 , 執 由 能 愈 , 0 非 這 應 著 礙 無 真 , 照 歇 求 我 子現 這 個 而 的 明 始 下 , 切 解 不 才是真 沒 錯 不 功 劫 0 ジ , 的 非 ,古人所 有 外 見 誤 夫 我 藏 中 否 目 。」我 就 分 國 • 性 的 則 們 的 江的 , 别 人 太 煩 的 0 , , 把 的 遇 這 大 在 是 , 惱 分 謂 自己 這 過 到 習 了 們 相 十 環 别 將 失 境 若 就 五 氣 境 0 , 宇 • 胡 的 界 0 不 是 叫 中 首 中 執 0 宙 來 分 所 動 真 老 總 著 但 國 , 的 人 以 現 別 心 了 免 生 眼 人 偈 同 、妄 ジ 說 前 是 照 胡 用 ` 修 裡 頌 不 一我 ,漢 執 鏡 才 我 非 事 , 都 了 心 切 著 諸 們 子 瞋 0 動 曉 起 才 真 莊 來 真 與 惡 , ` 位 得 ら い ら い 相 鏡 妄 之 現 要 子 動 , 正 確 ,

0

善之 是 行, 誌 這 道 議 時才 說 飯 我?這樣才是破除煩惱極 他 。」又說:「如我身空諸法空,千品萬類悉皆同。」外境皆空,哪有是非 公說:「 、妄 四, 得大自在 ?何處 ,不善者吾亦善之。」我們的心,永遠像止水一樣,自能 人的念頭。修行人須如如不動,不理他人是非好惡。老子說:「善者吾 大五 真 想之心 但 正是天下太平,更無一事。『憎愛不關心 自 更有一粒米來?」到這田地 蘊不可得,何處見有山河大地來?是你每日把缽盂盛飯,喚什麼 煩惱因心故有,無心煩 卻 , 破 ,顯示參學之事已經圓滿,所謂「飢來吃飯睏來眠」的大休大 非 Ü 除煩惱 , 打 除 習氣 煩 .妙方法。雲門祖師說:「你立不見立,行不見 惱 。「卻」是排 破 . 0 **-**惱 這 ,愛憎好惡都與自己真性毫無 何居,不勞分別取 兩 句就是教導我們 除的意思。「卻非心」是排除非 ,長 伸雨 相,自 如何斷 腳 打破 臥 然須臾得 煩 除是非之 這 交 惱 兩 涉 。寶 白

歇

境界

欲 擬 化 他 人 自 須 (有方 便 , 勿令彼有疑 , 即 是自 性 現 0

是 是 能 教 業 開 暫 方 的 能 正 示 之 說 便 本 導 用 起 λ o 真 個 說 種 化 懷 他 教 的 理 , 0 這 與 例 實 利 趣 化 法 他 , , 首 方 方 眾 子 的 之 這 無 益 的 也 向 偈 門 是 别 作 是 覺 方 礙 生 而 是 是 是 己 便 人 用 諸 悟 之 方 的 , 說 方 方 的 菩 之 才 便 辯 目 0 0 , 自 薩 道 在 能 才 正 法 手 何 的 如 , 己 實 之 謂 修 • )修學| 本 入 又 利 , 段 , 益 方 是 說 經 稱 理 因 他 真 六 為 , \_\_ 便 法 方 的 人 令 , 圓 達 善 步 眾 袓 法 切 便 正 o 滿 是 行 到 為 界 眾 便 煕 入 生 巧 之 <u>\_\_</u> 了 門 生 便 這 ? 邪 斷 0 , ` 後 是 說 人 才 善 用 所 途 疑 0 個 可 , 能 法 說 巧 意 謂 是 通 權 , , • 若 海 思 證 真 妙 便 方 你 ら い 0 , 破 有 通 筝 得 實 之 來 自 想 惑 這 用 便 機 , 舉 就 的 言 契 說 己 化 , • 緣 真 是 辭 於 就 方 他 生 出 Signal Control , , , 究 大 是 歸 信 正 不 說 面 \_ \_\_ , 是 小 動 亂 竟 切 通 明 所 必 正 定 ` 之 謂 眾 乘 於 須 路 見 用 要 o , 言 旨 生 權 具 性 Ξ 在 從 必 四 , 宗 歸 無 根 有 這 難 十 須 巧 事 切 0 是 盡 門 機 六 用 為 礙 的 的 方 他 於 諸 對 裡 這 真 之 的 佛 智 便 人 度 凡 來 些方 實 辯 方 教 慧 的 佛 在 化 是 才 智 菩 講 法 都 迷 眾 , 0 權 薩 這 法 假 慧 袓 生 , 可 , 還 用 出 你 師 不 袓 設 稱 巧 的 , , 有 為 才 開 方 世 想 過 師 才 乃

悟法傳衣第一 \$

解 個 導 後 境界,然後才能受用 才會運用 人的,都是大綱一類而已。我們從 。若無見性,只是學他人的方法,皆是死板而不靈活 無窮。不過,這樣的啟示,須是見性的善知識才能理 綱領中,能體會到這個義趣,悟入這

名句 教 識 相 人 當的 下所能做得 斷 ,這也是我們應當要了解 這樣才能叫他言下大悟。這是宗門知識直指人心的妙密作用 疑生信 要想令人破迷開悟,當然不是容易事情。六祖在此告訴我們,要想 必要 ,自己一定要「自性現」。可見,自性現的標準相當之高 。因為,以自他一如的精純心印力用,才 到 。宗門著重「依義不依語」、「依智不依識」,不注重文字 能 截 斷當機 , 往 的 往 ,也是 現 業流 不是 叫 别

長 行、行為,不是 悟 無 迷惑 才是它真正的作用 論 大小乘佛法 佛法 這就違背佛法的根本精神。 在現今,已經流入到學說與理論 ,其目的是破迷開悟 一種空談的理論。說到這一 。如果要說 到 理論 、離苦得樂;離苦得樂是果 佛法的根本精神,是指 、說 ,這樣實在是喪失 點,《壇經》 到學問 ,不 但不能開 確實做到 八佛 法本 (導我 悟 , 們 了 而 來 , 人生心 反 破 ,它的 面 而增 迷 目 開

迷開 便 這 文 也 字 , 悟 決 是 簡 不是 潔 為 離 , 苦得樂 確 以 切 實具足對一切修道人的 知 修 解 學人 來接 所 引 喜愛 眾生,所以他才能令眾生得 的 本典籍 ら い 行 0 , 可見得見性之後 做 個最高原則性 到究竟真實的 付井具 的 足 指 無 導 利 量 益 方 的 針 破

佛 法 在 世間 , 不 離 世間覺 , 離世覓菩提 ,恰如求兔角 o

`

覓菩 間 遠 思 世 間 人 0 提 佛 , 這 覺 法 人 首 0 講 之 佛 道 偈 世 是教 為 法 世 \_\_\_ 有 間 道 就 就 遷流 在 好 而 導 , 遠 比 世 戎 人 向 間 般 的 們 意 兔 講 , 裡 生 子 思 不 兩 面 信 種 頭 可 , , ` 上 世 以 不 悟 去 為 需 間 間 解 : 找 道 要 0 有 角 也 離  $\neg$ 界 開 種 佛 0 是 限 樣 世 法 如 間 的 的 有 意 去 傻 果 是 求 離 情 思 指 0 兔 開 取 世 佛 0 正 間 沒 世 世 袓 覺 間 有 間 相 與 傳 角 做 o , 儒 另 世 , 人 頓 的 家 界 就 外 教 是 好 本 說 之 相 比 分 : 種 法 是 離 同 , 0 去 道 開 的 意 尋 器 世 世

間

決

定

沒

有

菩

提

樣

0

古

德

也

常

用

金

與

器

來

比

喻

,

所

謂

以

金

作

器

,

器

金

我

們若

捨器去求金

就

與求免角是一樣愚痴

o

界 十 法 如 師 如 , , 把 如 , , 是 從這 , 第 它 在 本 ,才是真正 性 古 如是 用 末 分作三 間 代依 究竟 ら い 個 三句是 讀 , . , 切 時 照 如是 法 句 體 諸 這 節 \_ 裡 讀 的 如是 法 種 面 相 因 世 一,能 佛 0 方法修行見性的人很多 緣 如是 以一 ,我 間 , 力 成 覺 在 們就 熟 」。一個字有三 相 , 成 見到這十大要領 如是,作如是,因 《法華 , 能 頭 就一相三昧、一行三昧。「十如是」 來說,第一句「如是 頭 悟入一切法 經》為我們作「如是」之 是 道 ,遇 種讀 ,你 | 緣觸著 的 如是,緣如是 就能 真實 法 ,十個 見到 相 , 當 相」,第二句是 0 我 字合起 百界千如 下豁然大 們 ,果 解 修學果 , 來 就 如 所 0 悟 三十種 是 ,天台 然 謂 見 0 有相 這 能 , 到 是 種 報 依 百 相 大 境 照 讀 如

與 法 功 涅 如 夫 槃 不 , 由 在 不 0 功 此 · 境 \_ 夫 到 可 得 0 界 出 知 力 可見 世 , 了 間 佛法最 所 與 , 世 , 以 迷 世 , 間 間 就 重要的是在 境界確實是「如」、「是」; 叫 是 法 世間 與 \_ 如 出 不二 ,覺就 世 間 自己日 法是 , 然後 叫 淨 常生 一不是 才能 土 , 活 隨 證 \_ 中 其 得 , , 煩 所 ジ 時 换 淨 惱 謂 時 句 即 是 與 刻 話 佛 菩 刻 一法 說 提 土 提 , 淨 不 得 有 , \_ 如 起 , 所 迷 , \_ 觀 生 悟 照 在 死 切 的

悟

法

傳

衣

第一

與 寸。 得 從 的 離 非 哪 開一切善惡的妄想,行住坐臥,觸目遇緣,與佛之妙用也沒有什麼不 ,與佛又有什麼不相同呢?所以,只要我們在一切境界中不起貪瞋妄念 切 。古人說:「境緣無好醜,好醜起於心。」我們要是把一切心息掉,妄情 人性 , 有 煩 河沙妙德 裡 惱業障本來空寂,一切因果皆如夢幻,無三界可出,無菩提 起來?妄情不起,起作用的就是真心。所謂「但息妄緣,即如如 所「不是」,都是迷心 相平等,大道虚曠絕思絕慮。」如是之法,我們要是能稍 ,總在 心源。一切戒定慧,神通變化,悉自具足,不離 的錯誤妄見。古 人說:「百千法門,同 可求 稍體會 汝 相 ; 人 歸 心。 方 , 同

佛 說 正 見 。」正見迥然現前,身雖然在纏,心已經出世。試問:心不住相,還叫什 名出 ,這就是常住真心,這就是「佛法在世間,不離世間覺」 反 這 過 首 來 偈 世 是講 , 都 邪見是世 叫 到證果的方法。「正見」是不二之見,不起 做「邪見」。三祖《信心銘》云:「一心不生 間 , 邪正 盡打卻,菩提性宛 然 Ü 分 別 , 萬 换 法 句 無 話

雙遣 麻 遣 正 了,正也不存在,所謂病去藥除。所以,邪與正都要離開 煩就大了,必定墮落。一定到邪念不生,正法也不要了,這個時候是邪正 。等到邪沒有了,正才不要。如果說,邪還沒有去掉,先把正去掉,那個 正 作 0 , 這 世間 ,所謂靈光獨耀,迥脫根塵,菩提本性宛然現前。 但是,在現前這個階段,我們要覺悟,我們邪還沒有去掉,所以要 是 ?如果起心分別,必定 相對建立的名稱 。正能治邪,如 被境界風苦樂所纏,這 同病 去藥 除,邪被 就 맫 ,這是講邪正雙 世 正所 間。但 治 是 ,邪去 用

求 越 相 所得法 記 也 ,還等於有為。《金剛經》云:「不應取法,不應取非法。」又云:「 才能真正 住。在一 錯了。如果你執著「我都不求」,你還是同於有求;你要是著無為之 諸 位 ,此法無實無虛。」這是般若經非常重要的句子,我們一定要牢牢 要記住:「佛是無求人」,我們求就錯了;「法是無求理」 離開邪正兩邊,見得菩提自性 切 境緣中訓練自己,一定要在境界裡八風不動,然後才能超 你要 如

此 頌是頓教,亦名大法船,迷聞經累劫,悟則剎那間

ð

悟

法

傳

衣第一多

0

以 迷。悟了,就很快成就;迷了,是不能成功的。 這首偈是六祖對我們的結勉,說明以上的偈頌是頓教,一定要悟,不可

出世。 與官僚道俗聞師所說,無不省悟。一時作禮,皆歎善哉,何期嶺南有佛 師復曰:今於大梵寺說此頓教,普願法界眾生言下見性成佛。時韋史君

若見他人非 自非却是左若真修道人不見世間過 憎爱不関心長伸两脚卧但自却非心打除煩惱破 他非我不非我非自有過 六祖能大师偈 學室學八月五日

供僧布施設齋有何功德?達摩言實無功德。弟子未達此理,願和尚為 說 拜 旨乎?師曰:是。公曰:弟子聞達摩初化梁武帝,帝問云:朕一生造 師 日 , 問 章 曰:有疑即問,吾當為說。韋公曰:和尚所說 曰:弟子聞和尚說法 刺史為師設大會齋 , 0 齋訖 實 不可思 刺刺 議 史請師 。今有少疑 陞 <u>·</u>座 ,同官僚 願 可不是達摩 大慈 庶肅 悲 特 大師宗 為 容 解

第一 供 養。齋罷之後 個 六 就 袓 是 大師在大梵寺演說 功德的問題,第二個是屬於淨土的問題 , 提 出 兩 個 重 '頓教法門的第二天,章刺 要 的 疑 問,請六 袓 為 。現 大眾開 史以及 在我們先講第 示 這 與會的大眾 兩 個 問 設齋 段 題 :

「問答功徳」。

說 達摩 一生造寺、供僧、布施 祖師 初 到 中國 來 , 晉見梁武帝的時候, 留 、設齋,有多少功德?」梁武帝是一個虔誠 下一 段公案。當時梁 武帝

說 十 的 是普 寺 我 佛 究竟有 教 , 遍 徒 流 都 傳在 多少功德?」達摩 是 在 中 歌 民 頌武 國 間 佛教史上,是一位非常難得 。韋刺史他們對於這樁事很有疑惑 帝對於佛法 祖 師答覆說:「 的護持。他 見到 實 的大 無 達 功德 護 摩 法 袓 , , 0 這這 師 所 所 謂「南 以 , 他 則公 首 先 就 案 就 說 朝 問 , 四 他 百 可 弟 以

子

不懂得這個道

理

, 希

望

和尚

為我

們開導。

內心謙 設 師 功德 齋 性 [性是 見性 功 虚 : , 之人 妄不實 下是功 名 ,不是布施供養之所求也 ,心行平直是德 是 功 為 無 功 求 ,心即 , 功 , 即 應 福 ,外行於禮是德 德 , 用 平等是德 , , 自 不 無染是德 勿 不 無德 可將 輕 疑 先 ; 自 , 常 念念 福 聖 , 修 為吾我 行 之 便 。若覓 性 普 念 為 言 。自性建立萬 0 無滯 0 是 敬 功 功 是以福德與功德別 功 自 德 武 0 心 大 德 帝 , , 0 自修: 法身 常常 常見本性真 功 心 常 德 輕 邪 身是 法是 輕 , 在 人 , 但依 , 法 不 切 吾我 (身中 德 功 知 故 此 實妙用 正 ,心體 0 法 善 作 。 武 0 , 知 善 斷 不 0 ,是真 ·在修 離 帝不識 識 知 造 念 名 即 是德 為 供 功 福 功 念 德 功 無 養 0 念 德 師 須 功 布 0 0 若 無 施 0 又

0

見 修 的 作 段 性 福 辨 功 是 才是 德 。 \_\_\_ 别 講 第 六 功 , \_ 0 袓 離 分 德 功 段 的 相 這 不 的 o : 答 清 修 種 修 辨 覆 福 什 誤 法 功 別 , ,修福 麼是 會 0 可 功 是 六 德 , 以 指 功 可 袓 分 , 也是功德 有六 德 功 以 說 為 夫; 說 : , 三 是普 什 句 段 麼 武 o 0 ;若是著 是福 德 遍 帝 第 第 的 Signal Control \_\_ 是 句 段 德 存 邪 修 在 。 六 是直 : , 相起修, 功 , 不 乛 我 袓 見 認 而 答 說 性 們 識 S. , 第 是功 有 : 對 正 就是福 於 法 所 \_ 功德 段 得 功 , 德 平等是 誤 是 , 德, 與 在 會 S. 辨 福 : 性 法 了 別 不是 平 身 德 德 功 , ٦ 等 中 不 把 德 0 功德 能 求 , , , 這 第 明 正 不 福 0 就 在 確 當 1 Ξ

是 是 生 就 接 說 近 德 比 功 宇 讀 較 功 , 0 宙 德 書 外 换 人 在 行 句 0 , 生 第 於 話 於 因 從 Ξ 禮 說 變 為 句 化 是 什麼地方來的?是從自性建立來的。 , 平 其 德 : 氣 中 質 筝 0 的 自 0 必 道 能 性 這 須 理 /是說 要見 建立 變化 涉及甚深 萬 氣 明 性 法是 質 功 , 見 德 , 的唯 表 功 這 性 個 現 , Signal Control 識 Ü 人 在 自 學 待 體 我 然 0 離 人 們 平 接 等 念是 日 雖 萬 常 物 0 一然是 法 第 德 生 必 能 活 \_ 0 是 自 句 謙 中 指 性 這 虚 的 建 整 白 恭 相 個 立 說 敬 內 貌 宇 , 的 , ان 0 這 可 宙 境 古 謙 就

Ŷ

念 才 之 能 自 他 覺 不 知 , 才能 道 , 覺 見 到 悟 自 之 性 人 他 建 立 是 清 萬 法 清 • 楚 楚 如 果 , — ら と 體 切 有 明 念 達 , , 必 這 定 是 不 功 能 o 見 到 ジ 自 體 性 離

建

立

萬

法

這

個

境

界

修 間 到 的 無 染 染 派 善 與 的 間 , 句 , , , 是 自 根 就 所 這 原 說 Signal Control 第 性 思 定 與 謂 就 功 理 的 四 是 是 行 要 自 是 原 精 , 是 白 相 功 進 性  $\neg$ 則 為 Signal Control 理 應 六 是 要 N'S 行 相 0 0 體 7 的 行 平 應 根 不 做 精 \_\_ 不 , 清 會 平 直 個 到 進 這 , 0 離 是 變 平 ら と 直 必 所 淨 人 自 \_ 行 筝 須 德 能 的 以 白 \_\_\_ , 性 平直 稱 要 正 , 0 0 , 是 說 直 做 塵 性 就 心 功 功 的是修學。修學,無 是 是 就 到 這 與 不 起 , , 徳是 是 念念 這 思 也 染 修 一定 應 無 是 就 想 , 用 **,** 他 要 染 是 無 從 有 無 , 與自 **灬染是德** 修 密 這 六 德 行 間 0 第 學 是 就 根 切 , ` 六 是 在 行 說 不 性 如 永 白 此 為 德 六 無 的 可 相 0 塵 應 才 退 分 , 0 0 論修學 這 能 起 平 轉 這 的 换 , 這 是 是 自 關 句 作 達 , 句是 是 修 到 平 這 說 係 話 用 性是 哪 念 等 是 大 說 時 佛 0 個 念 乘 第 門 功 從 , , 常 直 能 法 佛 修 功 無 五 必 0 門 是 白 定 間 法 講 功 如 做 , 是 自 正 何 所 到 的 • 說 修 直 才 謂 六 清 念 稱 哪 的 身 念 塵 淨 能 真 念 性 個 0 念 我 做 實 無 無 起 前

¥ 釋功德淨土第二 **\$** 

義 能 功 在 , 0 哪些經 相 明 這才是真實的功德。可見功德確實是在法身之中,而不在修福。 細 同 這 自修身是德』,修性為體,修身為用;修性是內,修身是外,表裡一 ;有時候我們說「性」是指「真心」,說「心」是指妄心,這 的 兩句是為我們做簡單扼要的結論,使我們對於「功德」兩 論上。此處講的修性就是修心,尤其是著重在真心,這是真實之 理 解 。「修性」也就是修心。「心」與「性」 ,在佛法 裡 個 有時候意 要 字,更 看 用

的人, 除,而且時常表現在待人接物之間。這是祖師為韋刺史解釋功德這樁事情 聖人,教導我們修學的宗旨、修學的綱領,是一不是二。換言之,不修功德 佛」,《禮記》第一句是「曲禮曰毋不敬」;合起來看,才知道世出世間 ら い 切 而且是真正能做到普敬一切。」《華嚴》十大願王第一句是「禮敬諸 人事環境上,在一切物質環境上,他常存恭謹之心,決定不會有輕慢的 第三段:祖師告訴我們功德的修相。六祖說:「修功德的人,他的心 縱然修福德,他心裡常存著輕慢人的心,貢高我慢的習氣他很難斷 的 在

又問:弟子常見僧俗念阿彌陀佛,願生西方,請和尚說,得生彼否?願

到 性 淨 殊 安 東 是 即 佛 斷 樂 方 說 分 破 見否?眾 , 0 , , 今勸 不識 求 +常 佛 明 0 見 遠 疑 ·惡之 造 使君 生 土 有 0 , 0 善知 罪 淨 平 身 說 遲 去 師 , 皆 路 中 遠 心 心 直 疾 此 , 0 識 淨 為 遙 地 念 使 不 頂 , 0 , 迷人 禮 如 佛 君 其 但 土 遠 到 使 何 ,先除十惡 , 東 何 如 佛 無 求 云 君 下 0 若論 方人 得 彈 願 生 念 根 即 不 心佛求 指 若 達 善 , 東 西 來 聽 此處 ? 說 迎 願 方 相 ,但心 , , , 生於 ·惠能 請 西方· , 即 近 便 西 說 惠 0 為 見 睹 ? 西 能 0 , 行 去 悟 淨 彼 與 若 彌 方 其 里 與 , 何 悟 + 此 即 , 悟 陀 數 萬 在 造 須 無 無 不 智 有 0 0 移 更 生 遙 罪 罪 使 處 人 ; 0 世 自 願 頓 人 西 後 萬 君 尊 ; 0 , 往 雖 有 方 法 除 若 般 淨 但 念 八 在 生 於 佛 其 行 懷 西 兩 千 舍 八 0 , ? + 心 剎 見 邪 不 所 求 方 衛 種 , 願 善之 善 即 西 生 人 那 以 0 城 , , 方 乃 佛 , 心 所 身 間 何 法 和 , 中 尚 心心 言 何 過 無 只 或 以 中 說 , 須 ? 凡 不 佛 慈 八 目 在 兩 + , 西 悲 千 念 隨 淨 言 般 前 剎 更 惡 方 佛 亦 願 便 那 所 愚 : 引 。念念 , 0 隨 住 有 便 見 往 往 迷 邪 其 生 悟 現 處 了 愆 ? 自 恆 心 便 0

第 個 問 題 , 就 是 問 答 淨 土 0 韋 刺 史 問 : 常 見出 家 人 , 或 者 在家 居

普令得

0

發釋功德淨土第二。

先 刺 也 六 他 論 了 屬 史與 決 的 袓 開 師 面 0 以 條件 方 包含 於 示 在 為 及 經文 法 向 修學 大 我 此 阿 ,我 六祖 上一 所希 眾 的意 。在修學方 們 彌 有 破 分 陀 的 著 思很多 疑 們千萬 除 佛 望 說 明 方 , 就 ,求 的 : , 疑 法 這 \_\_ 惑 而 ,是希 0 不能疏 法中 是修 且這 句話 ら い 除此 。淨土 願 。」六祖 淨 生 些人根: , 望大家求自性 即佛土淨 ,意思是這已經 西 之外,於一切大乘經論中隨帶 忽 第一 方 理 經論最重要的是三經一論 極樂 說:「這 個 性 ら 不亂 都很 條件就是要先 世界,究 , 但心 淨土 利,所 樁 0 清 事 很清楚 ; 佛 竟 袓 修修 淨 能 師 即 以 除十 自 是 ,用 說 袓 非 不 常 自 能 師 性 經 惡 不著 慈 文 也就大 生 彌 性 ,專講 八邪 分 到 悲 陀 西 ·而說 再 方 明 西 , 0 慈大 疑惑 特 西 方 。」這 這 。 \_\_\_ , 的 方 這 別 在 極 大 就 是修 極 教 悲 淨 了 樂 導 土 太 樂 就 師 世 多太 特 法 界? 世 這 淨土之 大 說 既 眾修 界 句 然 門 明 別 為 韋 理 裡

撥 是 的清淨 非 除 鬥 Ü 十惡」 , 亂 必須要戒除;不綺語,綺語是所謂花 兩 是 邊 );不 不殺 惡 生、 口 不偷 , 惡 口是 盗 ` \_ 不 種 邪 煩 淫 惱 ` 的 不 習 妄 言巧語 氣 語 , ` 它 不 能 兩 其 障 舌 目 道 的 兩 若 能 舌 不是 障 就 礙 開

則 有意 笶 就是存 想不到的嚴重性;再就是意地,心意裡一定要不貪、不瞋、不痴。除 心欺騙人,這也是不良的習氣,若是有 心造作綺語,其 所造惡業

惡業也就是修十善業道

是「邪命」,邪命是講不正當的方法謀生活,凡是不正常或者造作惡業來維 持我們的生活 思惟」;第三是「邪語」;第四是「邪業」,就是一切不正常的造作;第五 「八邪」就是八正道的反面。第一是「邪見」,邪知邪見;第二是「邪 ,叫做邪命;後面三條是「邪方便」、「邪念」、「邪定」

悟 生 土 活 自 講 的 到 如彈指 中, 基礎 目 袓 的,縱然修淨土也不例外,這樣,見西方只在剎那之間 Ś 師 理 行平等 心行要平等、正直。這樁事情完全操之在自己,不操之在別人。我 。然後以這個基礎再進一步,「念念見性」。要如何見性?在日 教導我們,一定要修十善業道,一定要修八正道,以這個為修學淨 ,便睹彌陀 Ü 不 ,做事正直 亂」,這是 。」若是 一,與自 祖 能 師對我們殷 悟 性 到無 彌 陀 、唯心 生,無 切 的 淨土 期 生 即是 望 就 0 襌 無 相 生法 宗 應 的 ,所以六 修學 忍 。這句話我們 ,是 以 (淨土宗 祖說: 大

一心不亂!

須彌 界眾生 如 心 我 師 身心 是 何到彼 地 0 須 慈悲 三毒即 貪 地 :大眾 ,邪心是海水,煩惱是波浪,毒害是惡龍,虛妄是鬼神 , 聞 彌 覺 瞋 壞 , ?大眾 性 倒 即是觀音 性是王,王居心地上。性在王在,性去王無 是 0 者 除 佛 地 如 0 ,世人自色身是城 來 無邪心,海水竭。煩惱無,波浪滅。毒害除 獄 , , 向性中作,莫向身外求。自性迷即是眾 聞說 時悟解 地獄等罪一時消滅 如 , , 東方人心善;在寺不修 放大光明 愚痴是畜生。善知識,常行十善,天堂便至 ,喜捨名為勢至,能淨即釋迦,平直即 ,了然見性,悉皆禮拜 。師言:善知識 ,外照六門清淨,能破六欲諸 ,眼耳鼻舌是門 。內外明徹 ,若欲修行 ,如西方人心惡 俱歎: ,不異西方。不作 。外有五 (善哉· 在家 0 生 性在 !唯言: 亦得 彌陀 ,自性覺 0 , ,內有 魚龍 天 身心 但心清淨 ,塵勞是 0 , 不 。 人 自 。 除 絕 此 存 意 願 性 我 即 修 魚

是自性西方

0

平是 菩薩 是 應 來 用 高 稱 不 仁 大勢至 自 是 平 解 的 呼 平等 無 境 性 釋 覺 所 , 的 而 筝 這 린 意 界 謂 量 慈悲 就 悟 阿 是 。 — 光 思 0 這 彌 , 0 , 段 唯 就 Щ 直 能 大 陀 0 是 就 ,自 是 行都 與 有 勢」是勢力 師 是 夠 是 釋 說 , 這 在 「自 \_\_\_ 正 仁 迦 智慧究竟徹 佛 有 能充 無量 個 直 慈 牟尼佛代表 性 此 。可見 量 慈 解釋也是非常 、慈悲 特 0 性 ,  $\neg$ 遍虚空 壽」來解釋這 悲 別 就 佛 阿彌 就 舉 , 佛 ,「至」是講 土 不是 底 是 出 一切;「牟尼」 二法 陀 0 觀 幾 與 「能淨」。「 圓 彌 こ」是梵に 界 大 滿 世音。勢至 位 眾 陀 ,才能 佛 。 — — 好 生 師 的 。 心 菩 個 這 告 意 薩 語 這 名 兩 訴 思。 行既能充遍虚空法 地平等,確 , 做 號 , 真 個 個 我 譯作 一菩薩 勢 中 釋 名 0 正 們 行 迦 為 詞 大 文 做 力 , 為 意 寂 代 表 師 到 達 自 , 正 是 表 「 在 思 靜 法 只 離 到 性 直 實 是 梵 是 的 此 相 若 0 頂 這這 自 這 處 語 代 自  $\neg$ 彌 的 點 迷 無 , 個 是 喜 性 表 陀 , 性 , 界 達 個 Ú 用 量 即 中 捨 喜 。觀 的 就 行 是 是 捨 文 這 到 覺 是 意 最 與 與 無 平 音菩薩 與 眾 」,喜 虚 自 等 思 是 量 平 通 圓 迷 生 大勢至 空法 常 是 不 性 直 的 正 滿 自 捨 就 直 我 、最 代 同 , 能 們 的 就

無

别

,豈不是「無量」的意思嗎?

薩 陀 要曉得,不能捨,心就不清淨;能捨,心就清淨。不能捨,法喜就不能充 代表的是他受用 佛 是代表平直、代表理體 段 是講淨土 ,大慈大悲;勢至菩薩代表的是自受用,清淨平等 ,所以六祖大師特別舉例淨土三聖,即 親音、勢至是代表從體 起 用 。一般 西 方 講 Ξ 聖 ,觀音菩 。諸 o 阿 位 彌

滿

;能捨,法喜才能充滿。

示 土 旨 土 照 , , 修「理一心不亂」,不要取方便土,也不要取同居土。這是大師悲 是 決不是破淨土,這一點我們應當要明瞭。 貪瞋痴是消滅不了;自性內照,就化貪瞋痴為無上智覺 由 自 教 此 性 我們應當要修無漏 可知,六祖 , 外照六門(六根)清淨;自性 的開示是直指「自性彌陀,唯心淨土」。這 的功德,不要執著有為的福報;應 内照,三毒即除 0 , 若 這就成 當 自性 取 一章的 自 不 就 性 能內 心開 法

韋 平何勞持戒 此 修 公又問:在 常常 與 吾 **,** 行 家 同處無別;若不依 直何用修禪。恩則親養父母 如 何修行?願 為 教 授 此修 , 0 剃髮出家 師言:吾與大眾 ,義則上下相憐 , 於道 作無 何益 ? 頌 相 , 讓則尊卑 頌 曰:心 , 但 依

前 和 施 信 耳 0 睦 0 女 眾 必 錢 師 忍 人且散 是忠言 ,各得開悟 復 。菩提只向心覓, 則眾 ⊟ : 惡 善知 改 ,吾歸曹溪。眾若有疑,卻來相問。 無喧 ,信受奉行 過必生智慧 識 。若能鑽木出火,淤泥定生紅 !總須依偈修行 何勞 ,護短心內非賢 向 外求玄?聽說依此修行 ,見取自性,直成 。 日用 時刺史官僚、在會善 蓮 常 0 苦 行 佛 ,西方只 饒  $\Box$ 道 益 的是良 0 , 法 成 不相 在 渞 藥

定 得 講 的 則 自 很 親 0 Signal Control 道德 養 然 嚴 第 不 此 成 , 父 因 亂 地 句: 就 戒 Ü 仁 母 上品 有 義 0 得 裡 , 四 一心 所以,這 禮 上生 定 義 不 首 能 , 則 半( 0 平 因 平 上 的 等 這 下 定 十八 何 原 一 勞持 開 相 一句才是 , 一句 則 慧 换 。第 句 憐 戒 句 。 \_\_ 0 教 諸 導我 的 話 一首 真正的大道。我們讀 位 說 這 0 偈 想想 首偈 , 持 們 偈 ジ 頌 平是 , 持 : , : 戒 這 , ٦ 講 與 戒 ら 的 是 ジ 中 方 「 道 」 平 指 不 的 平, 向 國 何 目 示 学持, 的 古 我 ` • 定 是 聖 目 們修自 要 中 先 戒 如 標 禮 賢的 ,行 何 就 達 國 記 能 錯 到 古 性 直 成 人 教 了 淨 ら い 教 主 就 0 平 誡 何 , 讀 ? 是 佛 0 人 用 , 法 若 的 完 到 ら い 修 也 是 道 平 戒 戒 原 全 襌 等 定 修 相 則 相 0 德 恩 是 慧 同 理

來 憐 孝 是 行 比 就 稱 道 是 是 要 義 」。「義」是講 為 直 切 眾 做 襌 表 行 大 0 再 第 0 而 由 生 人 現 為 行 道 , 二首偈 低 的基 沒有要求 此 行直是 在 0 包 就 0 儒家 是 可 行 行 括 級 碰 為 知 為 的 平 的 真 筝 , 範 如 的 , 要 『讓則尊卑和睦 ,這是講 別 盡義務 也是成 禮是 此教 。 第 襌 正 正 圍 人報 者 直 直 非常廣 做 導 上 。行 。 第 二句:「行 人標準 答。這是第 戎 佛 0 , 禮 決 三 成 泛 們 所 為 , 句 不 以 正 ,身 , : — 最 禮 是 佛 菩 圓 直 ,忍則眾惡無喧,若能鑽木 , 下 才 講 薩 教 體 直 袓 一首偈 有 恩 的 報 亦 的 的 祖 的 何 是 大 則 師 用 往 酬 經 造 級 如 來 根 說 親 論 作 修 0 ,講「道德仁義 , 往 此 大 養 襌 凡 , , ` , 事要講求 教 本 父 都 <u>۔</u> 何 才 口 導 上去, 母 是 中 0 用 有 說 從 的 這 參 0 報 o 孝 襌 言 句是 第 襌 酬 都 養 ? 報 這 就 語 四 , 所 是 不 酬 句 父 句 可 講 • 講 是 母 真 見 出 , Signal Control 謂 往 就 講 裡 德 火 , Ċ , 是 義 來 擴 襌 的 , , 不 仁 真 淤 \_ 叫 則 大 的 念 , 禮 到 泥 做 上 只 Ś 目 頭 也 孝 , 行 定 有 尚 義 下 的 , 就

養

仁

事

就

都

相

0

道

0

不

但

是

世

間

的

道

, 出

世

間

最

高

的

道

也

不

外

乎

如

是

而

己

0

諸

佛

菩薩

並

無二

,

是

,

義

禮

」,這

五

個

字

怎

麼

講

法 ,

我

們

可

以

用

六

袓

這

白

話

來

解

釋

,

ら い

平

等

就

生

往

釋

功

德

淨

土

第二の

以原諒 道 白 定 勤 能 都 這 2是講 容易解 生 修不息的意思 成 睦 蓮 話 一紅蓮 ,愚痴 就 o 他 功德  $\neg$ o 忍 , 決 讓 這 。「淤泥」是代表凡夫眾生,「紅蓮」是代表 的眾 不必去報復他 首 0 , , 忍是世 能 大 偈 , 眾 生、迷 保持功德而 。果然能精進勤修不息,必定能超凡入 也 前 就 才 面 出 是 能 兩 世間 惑 佛 和 句是講「禮」,禮 法講 的 睦 。第三句:「若能鑽木出火」。這 眾 不喪失 的美德 相 生 的「忍辱波羅蜜」。人要是 處 , 因 和和 。在 ,大乘佛法特別重視這個字,所謂「忍」 升到佛菩薩的境界。 衷 為 忍裡 共濟 愚迷才不講道義 是 面 。 第 要 ,特別講 講 \_ 求 句: 「 讓 0 聖 第 ,這 求的是「不報愚迷 聖者 能 忍 。第 樣的人 則眾 句: 「 忍 一句是說 辱 ` 四 惡 佛菩薩 句:「淤泥 ,什麼事情 無 ,我們 讓 精 喧 則 進 尊 這 無 0 单 可

業 非 障 o 賢 排除 若 的意思是說 0 有 業 0 這 首 排除業障,首先要親近善師、善友。善師善友以直言的口吻 障 個: 四 ,我 句 ,可以從凡夫眾生提 苦苦 , 們 就 就 是普賢菩薩的「懺 口 不 的是良藥 能 見 道; ,逆耳 我 們 要 除業障」 必是忠言 想見道 , ` , 改 想 這 證 在 過 修 必生 道 學 , 首 過 智 先 程 慧 中 要 是 把 護 非常 自 短 來 己 ら い 的 重 內

釋功德淨土第二 &

感 定 正 激 不是賢者。這是勉勵我 我 , 要 們 的 真 毛 正 病 的 , 求 所謂是「苦 改 過自 們要真正懺悔,真正的懺悔就在改 新 0 口 良 改 藥 過之人,是一個有智慧的人;護短 ,逆耳忠言」,我 們要能 過 接 0 受 7,我 之人,必 們 要能

有害 迷 益 益 맫 益 生 求 的 成 的 , 做 玄 , 甚 ,這 不 , 這 行 道 利 將 饒 0 0 第 但 至 來還是得利益 益 饒 非 益 四 是迷惑 於有 要利 就 。 佛 由 0 這首偈 首 是 靠 這 豐 施 不 偈 些原 -叫做 錢 些不便的地方,可是將來對於眾生有莫大的利益,這 法 益 饒 : 顛 點 眾 裡 可 , -1 。 僅 的利益 倒 錢 理 生 利 益 以說是一般菩薩日常生活的標準。第一句: 日用常行饒益,成道非由施 財 原 , 而 , 益眾生。換句話說,眼前對於眾生似乎沒有多大 ,這才叫做真正的饒益。若現前令眾生得 是 僅靠 的 不 則 利益;在日常生活中,待人接物一定 布 且要 , 我 但 ,並不專注 不能成就 布 施 給予眾生最大的 們一定要懂得,這是菩薩 , 施 要 不 想 能 成 賄 現 前 反而造作無邊的罪業 賂 就 ,佛 佛 道 菩 業 利益 薩 法 , 錢 道 特別重 ,菩提只向心覓 業是 、最 要 想 要 圓 視 巴 行 滿 結 修 , 現 的 標 0 那 Ü 的 日日 利 要 第 前 些 , 準。 利 存 令眾 益 是 神 益 , 第 也算是 要 ら い , 仙 , 用 何 修 後 生 利 ,勞向 常 如 一菩 的 來 得 益 這 正 句 此 行 是 真 利 眾 我 則 利 才 饒 外

佛 佛 言直 方 講 內 法 玄 記 向 門 入 只 , 萬 才能 向 那也錯了,也是向外求玄,不能證得一心,不能生得淨土 ` 講 。這是指心外求法,心外求法是錯誤 • 則 一心 原理只有一個,就是一定要「修 的 四千行門 意 ら い 覓」。這 外 思 成 外」。我們求生淨土,念阿彌陀佛,我 道 太 就 ,並不是佛教以外其他宗教叫外道 狹 無上菩提,不必要向心 ,也講 小, 是 講究竟的大 不是佛法說的本意 到 八無量 無 邊的 道 。佛 行門 外去求 心」。禪宗講「直心是道 法 的 ,修行法門雖然是無量 無 。佛法講的「內外」 論 。心外求法 哪一宗、哪一個 法 0 ,那就 第 們 四 認為心外有個 ,在佛法 句:「何勞 錯了 行門 。這是 0 五無邊 若是這 看 場」,心 是 作 , 千萬 向 講 外 ,它 我 阿 樣 外 彌 道 們 求 直 的 要 陀 Signal Control 說 0

白 自 己 話 0 是做 末 說 以 後 及說 一是我 半個 個 給 總 有 們教 別 結 兩 入 句, ,也是 聽 化 眾 , 這是結 勸 生 都 要 , 勉 心勸:『 依 就 的 照 是 意 這 把 思 佛 。 — 聽 個 法 說依此 原理 聽 這 是 些 原則來修行 修 道 我 理 行 、方 們 ,天 自 堂 法 行 ,這樣果 說 , 我 只 給 在 別 們 目 前 人 自 報 ° 聽 2 自 聽 o 我 老 這 們 師 兩

住

的

0

虚

所

以說是「天堂只在

目前

## ◎定慧一體第三

人分類編輯而成的 以 下八章經是六 ,與前面兩章性質稍有不同 祖一生所說的法要,可以說句句話都非常重要,這是由

通 心是淨 師示眾云:善知識 即是 , 於 別 定 一體 。若心 即 。若識此義 ,作此見者 何 土。莫心行諂曲 一切處行住坐臥常行一直心是也。如淨名經云:直心是道場 同 一切法勿有執 ,不是二 一行三昧 以 口俱善 迷 俗滯 人 。不斷 ?心 。定是慧體 ,法有二相 ,即是定慧等學。諸學道人,莫言先定發慧 , 內 外 作 !我此法門,以定慧為本。大眾勿迷,言定慧別 此解者 著 不住法 勝負, 。迷 , 種 口但說直 人著法相 ,定慧即等 , , 卻增我法,不離四相。善知識 0 ,慧是定用;即慧之時定在慧 道 即 口說善語 即通流 同無情 , 口 說 一 執執 ;心若住法 。自悟修行 ,心中不善;空有定慧 卻是障道 一行三昧 行三昧 因 , ,直言坐不動 ,不行直心;但行 ,不在於諍 緣 名為自 善知 ,即定之時慧 縛 ! 、先慧發定 識 ;若諍先 0 ,定慧 行三 若言坐 ! 道 0 , 昧

定

體

第三

法 念 惡 識 亦 燈 之中 為 好 復 頓 即 相 心 , 心 法意 於 我 如 暗 觀 無 醜 教 , 念 念 修 , 相 是 靜 相 此 , , , 0 , , 故 法 燈 盡 染 不思前 乃至冤 而 自 0 不動 不住 善知識 是光之 能 離 門 識 知 除 如 , , 大 舍 錯 相 離 本心 卻 之與 錯 從 猶 境 無 於 ; 不 利 , , 即 體 起 念 無念者 上以來,先立無念為宗,無相為體 弗 相 !本來正教無有頓漸 可 。若前念今念後念 0 ,自見本性,即無差別;所以立頓漸之假 善 親 念 無 宴 , 0 , ,光是燈之用;名雖 , 從 絕 於 即 知 坐 縛 更 ,言語觸 誤 自 法 識 此 林 也。此是 ,於念而無念;無住者 即 體 他 念 置 死 7 中 清淨 人; 定慧猶 功 上 , , 一,常 別 。迷人 卻 刺欺爭之時 自 以 處 , 被 此是 如 離 受 無住為 ,念念 維 迷不見 生 何 諸 不 摩 ,人性自 會 詰 境 有二 等?猶 , 以 相續 是 本 無 訶 , , 不 並 又 體 為 相 。 善知 便 不斷 將 有 於 為 如 執 ,人之本 錯 為 利 本 境 體 燈 成 知 經 識 空 鈍  $\mathbb{F}$ 光 , , 同 顛 0 0 · 無住 名為 善 學 , ļ 0 0 0 , 不 外 性 所 道 心 知 迷 如 有 0 離 繋 思 為 者 此 燈 以 0 識 0 此 名 若 思 縛 쩸 於 者 !.於 本 漸 定 即 無念 之 切 慧 眾 ; 害 世 0 0 契 光 · 於諸 諸 善 無 相 間 法 0 0 o 쑤 , , 知 悟 境 善 相 ,

善分別諸法相,於第一義而不動 如 念 性 自 ? 念 禍 起 0 0 0 性 邪 真 福 善 起念 如 者 知 如即是念之體 ,即是塵勞 有性 識 , , 念 ,六根雖有見聞覺知 !云何立無念為宗?只緣 切塵勞妄想從此而生。自性本無一 ,所以起念;真如若無 何物?無者,無二相,無諸塵勞之心;念者 邪見。故此法門立無念為宗。善知識 ,念即是真如之用 , 不染萬境 ,眼耳色聲當時即 口說見性 。 真 如自性起念 ,而真性常自在 迷人,於境 法可得 壞 , , 非眼 !無者 若 0 善知 , 念 有 0 故云 所 念 耳 真 鼻 識 得 , 念 如 舌 無 能 本 何

就 定 不 很 叫 執 明 , 體 它 著 做 白 的 , 定 , 0 禪定 體 作 這 慧一 就 涉 用 是體 是 境不 體 就 定 叫 執著 智慧 這一 , 智慧是 所謂 章, 0 智慧 ,境就 寂 我們分成 而 用 常 0 , 是境 重 何 照 謂 要 0 的是 界 可 五 襌 個 見 , 心境 我 定 , 段落來介 們 襌 ? 俱 定 六 是 空 根 大 有 師 涉 紹 , 在 作 煕 入 0 這章 而 六 第 用 、塵境 常 的 \_\_\_ 寂 段 經 , 它 中 界 : 0 解 體 不 為 , 釋 是 我 用 不 不 分 們 定 個 别 說 得 慧 死

第 二段 是講這一章經的宗旨 ,六祖說「我此法門以定慧為本」 0 一我

定

慧

體第三

是 教 稍 是 教 所 的 了 非 此 ら い 常 定 導 有 講 襌 枯 法 、 人 o 襌 和 0 我 求 定 門 之 寂 重 這 這 定 我 第 點爭執 相 樁 們 們 的 • 要 用 二段 , 0 這 事情是要我 的外表 才 偏 的 0 個 、眾 心 如 0 六 能 重 定 法 何學定慧等學; 0 :是講一行三昧 裡 句 祖說 慧 門 生相、壽者 由 在 既 的 想 定 慧 不 既 要一致,不能口 ジ , , 的 然 也 就 : 開 能 , 往 ,這就是勝負的 、 口 慧 是 就 是 們 偏 指達摩 重在 是 自己去悟 Ü 往 一體 裡說 0 落 相的執著 寂 袓 口俱善,內 定 ^• 0 袓 换句話 照 入 , 的、身體 一如 我 「一行三昧」是定慧一體的修行要領,在 , 也 祖 顛 相 裡 狂 們 傳 師 ,自己去修,如果有爭執,就 。宗旨大意是如此 說 煩惱沒有斷, 說的是一樁 • 不 在 者 到 , 1修學時 外 寂 所 中 可 ,定慧等學的最 , 所行的,完全是一樣,這 \_ 它 偏 謂 照 國 平等 種 是 是 來 重 這這 狂 在 以 相 , 當 慧 定 傳 , 心 、寂 慧; 必然增長四相的執 就 慧 然 的 0 到 禪 是定慧平等 照 就 裡 為 這 o 定 要注 不 個 想的是 初方便是心口 家 根 慧平 法 本;定 \_ 講 這這 重 門, , 等 另一樁 偏 定 ù 重在 是 是 才 所 慧等學 , 追 這 就 是 慧 謂 迷 俱 定 著 惑 叫 才是真 襌 , 禪宗頓 之 那就 善 定 一句 體 宗 , 免 , 顛 , 中國 這 慧等 0 的 倒 , 是 慧 我 內 教 正 是 頓 不 不 0

能 是 經 南 把 直 傳 心 云 握 襌 Signal Control ` 這 者 宗 口 個 裡 , ` 直 非 綱 就 身 領 常 叫 行 S. 是 要 重 做 , 我 道 要 們 場 行 , , 特 的 這 , Ξ 修 昧 直 就 别 學 ジ 114 重 0 是 是 Ξ 視 很 淨 六 昧 難 土 袓 o 成 引 六 行 0 就 經 袓 來 的 這 說 0 是 證 行 o 修 尤 明 就 其 於 行 是 他 對 最 修 所 於 重 說 行 切 要 是 處 , 修 的 有 所 行 根 什 , 個 據 麼 行 ? 綱 的 住 , 領 修 必 坐 , 須 臥 ,  $\sim$ 常 要 若 淨 , 有 名 不 行

正

確

`

清

晰

的

了

解

,

而

後

才有

下手之處

修 觀 裡 在 認 Ξ ら と 襌 靜 昧 說 中 識 不 等 定 動 不 不 , , 清 認 這 於 起 , , 般 它 是 為 修 無 念 楚 所 障 到 情 Signal Control 也 頭 , 犯 要 道 最 不 的 , 同 的 是 後 打 眾 時 的 這 遇 不 就 妄 就 因 生 又 失 動 變 想 執 緣 114 0 , 成 不 著 做 0 所 起 還 换 塊 , 犯 有 塊 白 行 誤 石 , 的 這 會 石 話 頭 Ξ 錯 就 種 頭 說 昧 了 , 誤 是 它 ? , , 0 , , 襌 譬 這 擺 這 所 以 大 定 塊 在 是 師 如 為 以 神 是 那 將 石 , 告 o 這 秀 這 個 只 頭 訴 \_ 要 地 行 種 大 種 就 我 觀 方 Ξ 坐 師 觀 入 們 念 念 幾 昧 在 他 了 , 是 是 們 襌 百 錯 那 ` 這 所 錯 定 年 解 裡 迷 ? 種 俥 誤 了 著 不 ` 修 我 幾 的 的 動 法 , 行 千 們 這 相 , , 法 是 要 年 種 盤 0 坐 誤 想 見 對 腿 , 學 它 在 看 解 解 面 於 佛 佛 在 壁 法 Signal Control , 教 行 實 那 相

就 裡 了 禪定 相當普遍 不但是自己不能成就,而且誤了一些好心學佛之人,豈不是非常可惜 ,還 。六祖告訴我們,若我們對於這個方法執 免不了著魔。這樣輾轉的相教 **,當然是錯誤** 迷,到最 的;這 後 個 不但不能成 錯 誤就大 !

法 嚴經》所顯示,不但理事無礙,而且事事無礙,這是正確的。六祖又告訴我 們:「定慧名是有二,體是一個。」一個就不能住,就 無 不著一法,心境俱空。道應當要流通,佛祖為我們說「應用 尊 論 ,速度就來得快。只要識心達本,知道一切法原無差別,所謂聖凡平等、 。《金剛經》云:「應無所住,而生其心」、「應生無所住心」,這都是 教 無論什麼法,只要你有執著,只要你心有所住,這就是自己纏 在什麼場所,無論在什麼境界,總要保持著心地的真誠 如 誠菩薩的名言。迷人漸漸能契入這個修行方法;覺悟的人,他就頓 何正 確修行「一行三昧」?六祖說:「但行直心。」直 不能執著。心如果住 無 ,同時要空寂 礙」,如《 心就是誠心。 縛了自

相

不二。

第

四段:禪宗自從世尊傳於迦葉後,祖祖相傳本來的正教,我們一定要

決定 大 無 記 綱 住 住 不會錯 領 為 ` 本 要 離開這三大綱 綱 0 理 誤 解 領是「無 這是 。不但 ` 要 大 依 多禪 乘 教 念為 領 佛 修 , 就 如 法 行 宗」。何謂「無念為宗」 三大 此 。 六 不是佛法 , 袓 縱 綱 然是 提 領 出 0 研教 能 三 條 把 握 大 、念佛 綱 綱 : 領 、持戒 , 無 依 ?六祖 念 照 、修密也不離這三 這 為 宗 個 說: 綱 無 領 去 相 於念 修 為 學

可見, 點 生 見 有念了 念 聞覺 。」這 起 就是不起心;八心王與五十一心所都不相應,這就是不在境界中生 妄 。 「無: 無 他是有念,有念而不執著 心 知 句話 , 0 六 這 , 是 根 念」沒有念 不太 個 照 無任 妄 好懂。我們通常講「離 心 心 見六塵所起的 何的事情, , 是唯識 ,不是禪宗講的 講 作用 心 ; 知 的「心法」與「心所法」。說得 地 清淨 道念的體 ,不染六塵境界,也不會因六塵境 無念,禪宗講的是「念而 , 念」,離念一定是無念 塵 相 不染 ,這是離念。在 。凡夫 Ü 裡 面 相 ,無念 再 總有 無 上 粗 念 講 Ü 界 就 顯 他 而 沒

事 事 就 , 是 境界也沒有事 煩 惱 o 如果 , 一個 所以才能得 人心 裡 面 到一切清淨。還 沒 有 事 諸諸 位 想 有一個意思是「無二相」 想 S. 沒 有 事 身當 然 沒有

華》都體會到這樣的境界。這是佛與大菩薩的真實境界,必須要到無念才能 會!它是教我們無心意識的妄念,存自性真如的正念,無念為宗是如是講 禪宗講「無念為宗」,並不是教你什麼都不想,什麼念頭都沒有。這是誤 念而無念,無的是妄念,念的是真念,就是真如起念,真如之用 證得。這個境界中,決定沒有塵勞煩惱的念頭生起。這是「無」的意思 「念」,是真如自性起念;換句話說,就是真如之用。這是說明「無念」是 前 能善分別諸法相,於第一義而不動。」這就是念而無念、無念而 清淨心觀察世出世間,無非清淨,正是佛在大經所講:「生滅滅已, 。」寂滅現前時就是無二相,萬法平等一如,我們在《華嚴》、《法 。經上說: 念 。可見

什麼 法 别 相」,是 也不起妄念,這就叫「於相離相」 相?離 綱 妄 阿 領 以是 「無 賴耶 相 0 這 的本質相,在我們眼前 相 個道理 為體」。無 在唯識 相 說得非常透徹。在一切 為體是說「於相 。能做到於相離相, ,為我們六根所緣的本 離 相 <u>,</u> 法體就清淨 相 不起妄 這 質 才是 境 想 相

來正 到 盡 為宗 說 飛 是 清 不 不 要 無 是 的 住 在 淨 , 教 想天 真 。念念之中,不思前境。」這句話說得實在是太好 實 若修淨土決定要取得理一心不亂,不懂得這個道理是無法 , 這 第 「本來無一物」,都是講求「無住為本」。這 想東想西 「無住」大徹大悟。何謂 則 第三綱領是「無住為本」 在 正 五 國 是起 的 講 ,還是大錯 段:是講修學達背了三個 土清淨,所謂「心淨則土淨」。這對於修淨土的同修來說尤其 就 成 是修 就 ,想前想後 心動念的 。 六 少無想定 袓 。其次,這樣的人,他對於如來所說之法、 說: 過 失 ,這是 0 「一念絕 。六祖 無 想定 「無住」?六祖說:「於諸法上,要學著念念 。無住,佛在《金剛 錯 , 說 誤 綱 即死 果 : 的 領 報 假 , 。「應無 在 有 如 , 無 我 什 別 處 們 麼樣 想 受 所住 一 切 天 生 三大綱領 經》 , 的 無 都 , 而 , 過 特別強調; 是 了 想 不 失 天是屬 生 。我 為 想 0 其 大 第 ,是 , \_\_ 起修 們凡 錯 ريّ ن 祖 袓 於 0 切 , , 違背. 夫妄念

個

時

候

清淨法

身現前

,正是所謂心清淨則身清淨,身清淨則境界清淨

,境界

師所說之

外

道

天

,

就

是

生

的

念

都

除

無

念

袓

相傳本

與六

袓

紛

而

六

祖

也

定

慧

體

第三

相 失 非常的可憐!六祖說:在境界裡,如果有念,必定就起邪見、不正確的見 不能證得一心。可見,修行人心要是有住,也是錯了。 ,又謗佛經,這個罪過就大了。造這種罪過,他自己還不曉得,這真正是 義,並 0 。修行人前念、今念、後念相續不斷,依舊是被業報纏縛,他不能見性, 於是起惑造業,輪迴不已。這是凡夫住相所造成的結果,就是生死輪 第三,講有住的過失。這是不了解諸法空相,所以他的心時常住在境緣 無相當中若是取相,還要執著相,這當然是大錯,與法性、實相相違背 「諸法實相」是說一切法無相,如果我們在一切法分別執著,這就是取 切妄念都會從此而生。這是起念的毛病、過失。第二,講著相的過 不了解,也不認識;自己錯了,猶算罷了,還要勸別人,教導別

## 湛 寂虚靈

## ◎教授坐禪第四

知識 外離 經》 亂 故無所著也。若言著淨,人性本淨 元不著心,亦不著淨,亦不是不動 也 立淨相,言是工夫。作此見者,障自本性,卻被淨縛 者 自清淨 !迷人身雖不動,開口便說他人是非長短好惡,與道違背。若著心著 0 ,心念不起,名為坐;內見自性不動,名為禪。善知識!何名禪定 示 0 云:即時豁然 !於念念中,自見本性清淨,自修自行,自成佛道 `眾云:善知識!何名坐禪?此法門中,無障無礙 本性 ,但見一切人時,不見人之是非善惡過患,即是自性不動 善知識 相為禪 自 。起心著淨,卻生淨妄;妄無處所 !外離相即禪,內不亂即定,外禪內定,是為禪定 淨自定 ,內不亂為定。外若著相,內心即亂;外若離相 ,還得本心。《菩薩戒經》云:我本性元 ,只為見境思境即亂。若見諸境心不亂者 ,由妄念故,蓋覆真 。若言著心,心元是妄 ,著者是妄 。 外 。善知識 如 。然此門坐 0 淨無 ;但無妄 於一切善惡 ,知心如 自清淨 形相 , ,心即 0 若修不 是真定 。 善 知 《淨名 幻 禪 0 想 , 卻 善 ? , , ,

淨 , 卻 障 道 也

是 宗 子 壁 佛 遍 古 德 就 特 的 禪 五 的 說 别 不 禪 卽 基 0 這 本 集 是 定 度 修 結 襌 釋 , 章 , 迦 法 這 大 學 坐 , 經 要 牟 襌 這 經常 法 文 ,告訴 決 點 尼 雖 , 不 不是 我 讚 佛 標 若 長 當 們 歎 榜 對 , 我 祖 說 是 一定 年 身 於 們 師 示 坐 口 本 大 要 意 門 襌 現 綖 師教授坐 中 認 那 在 Ξ 的 裡 正 識 伽 業 世 理 面 確 常 清 間 不 論 文 的 楚 在 動 與 字 , 禪 禪 定 講 事 最 0 , 的綱 定 若 然 經 相 , 少 只 無 Ξ 0 \_ 不 的 領 說 有 百 所 能 切 , 0 盤 餘 處 以 不 真 但 經文分為 腿 定 會 ジ 正 是 , 在六 時 了 面 不 很 , 壁是 說 動 解 重 0 袓 法 要 , , 四四 平常 這 襌 四 則 則 個 就 十 語 會 因 , 段 教 是 九 盲 不 默 為 誡 是 釋 年 動 修 坐 中 盤 迦 靜 瞎 , 襌 牟 足 無 練 是 腿 尼 弟 面 跡 襌 0

真 礙 這 坐 正 , 的 章 正 第 內 禪 是 經 見 定 的 段 ^ 自 華 總 嚴 有 性 綱 礙 解釋 不 經 , 動 則 我 非 講 , 坐 們 名 禪 的 襌 要牢牢的 為 定 四 禪 0 無 。六祖 六 礙 0 袓 法 記 由 說 界 說 住 此 : 0 0 尤 可 此 大乘佛 其是 外 知 於 法門中 理 坐 法 事 禪 切 • 善 的 無 , 惡境 無障無 一乘 礙 「坐」字 ` 佛 界 事 法 事 礙 , 確 無 , ら い 0 實 並 念 礙 是 這 不 不 無 是 起 這 盤 障 句 就 , 是 腿 無

教授坐禪第四

窄

小

是 就 見 麼 失 們 面 是 真 ? ` 不 ジ 不 壁 無 正 真 動 見 不 動 打 還 的 ジ 性 動 坐 禪 ` 不 , , , 的 0 定 這 顯 動 這 不 坐 。這是一 就 雜 襌 見 才 0 坐 是 見 是 不 不 ` 佛 無 是 性 動 坐 , 大師在 性 礙 就 不 禪 教 而 是 0 我 • 動 0 是 襌 所 不 們 , ジ 取 此地 以 分 0 不 身 這 楞 , ` 换 動 坐 個 特別教誠 自 ; 超 白 嚴 是 字的 性 情 話 换 經 不 說 坐 ` 句 意 , 十 動 話 離 我 思;譬 就 , 見 番 說 說 們 是 都 了 顯 身 , ,我們 禪 包 見 不是 \_\_ 不 如 ,自 括 個 裡 動 , 在 不 教 說 必須要體 我 性 這 是 不 得 我 清 們 一句 動 們 好 身 , 坐 淨 身 坐 的 ジ , 不 認 當 在 意 。 — 動 就 顯 o 是 那 見 思 然 , 襌 是 裡 裡 不 禪 而 面 滅 ら い 是 , ら い 是 , 教 身 o ` , 這 就 我 不 顯 什

授 世 所 音 講 坐 切 襌 耳 求 大 這 的 乘 這 根 章題 是 佛 圓 章 通 法 的宗旨 章 楞 目是 , 》是 嚴 包 大 括 定 淨土 教 • 楞 方 授 嚴 法 法 , 坐 門 ,是 那 經 禪 是 在 遍 的 上 內 , 及 精 上 , 似 子是 華 之 無 切 禪 不 , 大 是 可 0 偏 乘 修 見 重 而 所有 學禪 在 念 一禪宗 大 佛 的 勢 定 就 法 是 至 。尤 的修學 念 門 修 其 的 佛 , 我 是 圓 襌 上 們 定 通 , 實 章 楞 不 0 要看 嚴 際 因 此 經 說 ` 得 來 , 教 觀 , ,

與諸 還得 蕩 也沒 了自 這 境 才是 平 但自默 確 迁 裡 相 是 有 佛 性 實是 本 正 曲 不 第 平等 缺 說 直 清淨心。「吾性本來完全具足,不可自疑虧欠。」實在 佛 如來是平等不二,諸佛如來比我們並沒有增加一些,我們比諸佛如來 心 為 這 。「吾性 有 少什麼; 觀吾性本來清淨無物,不可自生纏擾」,只 袓 襌 明。 。」《菩薩戒經》云:「我本性元自清淨。」《高子遺書》云: 就 段 不 相當的深度。尤其是六根接觸六塵境界,能 定 所謂的禪定。六祖又舉《淨名經》做 是 ,行事 「吾性本來光明照朗,不可自為迷昧。」迷是迷惑,昧是愚 可 。」這是南傳頓教 禪 自作 本來廣大無垠,不可自為侷 解 0 法法本來具足 不 內 釋 ·正直 迁 要是不亂,若見境心不亂者,這是真 禪定」。六祖說:「外若著相,內 曲 。」平等正直是本來心 ,這是病,這 對於禪定解釋的精義,語言雖 **,我們要能體認這** 不是真心 促 。」這 , 本 裡 證 面 個 明,經云:「即時豁 性 個意思在《楞嚴 所有的。所 事實真 要自生纏擾,就是違背 本來 夠心不 NO 即 正 如是;我們在境 相。「吾性本來 亂 少然很 的 講,一切眾生 亂 0 、 心 定 以 外 。 外 , 不 簡 面 單 不 我 可自 然 動 , 襌 們 有 意 , , 內 能

教授坐禪第四

作,無作而作」,如此才能與真性相應,才是真正的禪定現前。 **昧** ; 自 增造作。」我們要像佛菩薩一樣,在日常待人接物之中,要修學「作而無 迷惑 、愚昧也不是我們真心本性原有之物。「吾性本來易簡直截,不可

失;念念中自見本性清淨,這就是正確的。這一個大前提非常重要 佛道。」修就是修正我們的毛病過失。我們念念中不見自性清淨,這就是過 是要「自見本性清淨」。特別要注意到的,大師教我們要「自修自行,自成 中。六根接觸六塵起作用的時候,正如宗門說的「六根門頭放光動地」,這 要 0 六祖說:「於念念之中,要自見本性清淨」。念念之中,就是二六時 第三段:「大師教導我們正確的修行方法」。這裡面有幾句話非常重

袓 月是修的真定,而我們凡夫肉眼卻看不出來。這是修學坐禪重要 大 說 : 師在黃梅東禪寺八個月,每天舂米破柴,可見他不是不動;他在黃梅八個 六祖說:「此門坐禪,原本並不執著心,也不執著淨,也不是不 四四 諸位特別要記住,前面所講的「自修自行,自成佛道」 威 儀中, 即 行住坐臥,不見人之是非善惡過患,即是 ,不是對人, 的 綱 自性不 動 領 0

也 不 是 對事。對人、對事則有是非曲直,對自己決定沒有是非善惡。自 性 本

師

來清淨,自性本來不動,這才是真正的修行。

接 縳 立 開 行 導 起心若執著淨,「我現在修的是淨土,我現在 觸 個清 希 如六 外 迷 我們:「心元是妄」,這是講心意識;「故無所著」,著 第 望我們能記住 如 人 面 四 身雖 浮相 果 袓 , 段:教導我們,不明瞭這樁事的真實相,免 執著 所 妄 說 Ü 不 ,這樣 的不 動 Ü 、妄念還是隨時 、執著淨 , ,對我們的修學能有所幫助 見他人過,「若見他 口 就不清淨,就將我們的自性 裡 常說別 ,總是障道 起來, 人是非長 與道 , 總是錯誤 人 短 非 就 好 惡 , 相 ·; 换 違 自 本淨障礙 的身心很清淨」,你自己妄 非 背 。這是 句 卻 0 不了要發生 是 由 話 左 住 「教授坐禪」的 此 說 可知 , 就 , 0 自 就 總 是 被妄境所纏 過 己身不 真 而 迷。修行 失。 八正修行 言之 動 袓

綱

## ◎傳香懺悔第五

善知識 敬上念下,矜恤孤貧,名慧香。四、解脫香:即自心無所攀緣 跪 共有緣。今可各各胡跪,先為傳自性五分法身香,次授無相懺 惡 :自心無礙,常以智慧觀照自性,不造諸惡;雖修眾善,心不執著 身 ,不思惡,自在無礙,名解脫香。五、解脫知見香:自心既無所攀 ,名戒香。二、定香:即睹諸善惡境相,自心不亂,名定香 ,無我無 ,此事須從自性中起 師曰:一、戒香:即自心中無非、無惡、無嫉妒、無貪瞋 ,不可沈空守寂,即須廣學多聞,識自本心,達諸佛理 師 ,見自心佛,自度自戒,始得不假到此。既從遠來,一會於 !各隨我語一時道:弟子等,從前念、今念及後念,念念不被愚 見廣韶洎四方士庶駢集山中聽法 莫向外覓 ,直至菩提 。今與汝等授無相懺悔 。於 ,真性不易,名解脫知見香。 一切時,念念自淨其心,自修自行 ,於是陞座告眾曰:來 ,滅三世罪 ,令得三業清 善知識 悔 !此 , 見 。 <u>=</u> 、 和光 此 。眾 ! 善知 ,不思 、無劫 自己 香 淨 慧 胡

道 識 夫 嫉 起 其 不復起 迷心 愚迷 妒等罪 前 眾 斷 發 。 前 等 ,是名為 愆 悉 四 , 自性 || 愆既| 無邊 誑 念不被嫉妒染;所有惡業嫉妒等罪,悉皆懺 皆懺 ,只知懺其前愆,不知悔其後過。以不悔 ;從前 。善知識 前 , 法 願 不滅 所有 誓 懺 今已覺悟 ,是名真度。何名自性自度?即自心中邪見 悔 念 願 門無 0 所 , , 、今念及後念,念念不被憍 度 悔者,悔其後過;從今以後,所有惡業 各須用心 !已上是為無相懺悔。云何名懺?云何名悔?懺 願 惡業愚迷等罪 、不善心、嫉妒心 ,後過復又生,何名懺悔?善知識 有惡業,愚迷、憍誑、嫉妒等罪,悉皆盡懺 (?.恁 盡 一時消滅,永不復起。弟子等,從前念 誓 ,悉皆永斷 願 麼 道 學 正 聽 , 且 ,自性 ;自心眾生無邊誓願 ,悉皆懺悔 一不是惠能 ,更不復作 ` 無上佛道誓願 惡毒心 度 , 誑染; 願 ,是名為悔 , 0 如 善 時消 知 成 故 是等心 從前 識 度 悔,願一 !既懺 , 前 0 善知 滅 , 所 故故 自心 | 愆不 心 、煩惱 ,愚迷、憍 , , 永 作 中眾 盝 識 悔 :惡業 是眾 煩惱 稱懺 時消 、今念 滅 , 永 生 大 、愚痴眾 , 與 善 , 後過 (家豈 無邊 悔 者 滅 憍 生 起 , 不復 及 , 各 所 誑 誑 , 0

自

依

,

0

又

願

經

來 悟自性 如是諸法在自性中,如天常清,日月常明,為浮雲蓋覆,上明下暗 萬法從自性生。思量一切惡事 目三寶竟 心 明 !智如日,慧如月,智慧常明;於外著境,被妄念浮雲蓋覆自性 現 風 。常自見己過,不說他人好惡,是自歸依。常須下心,普行恭敬 。此三身佛,從自性生,不從外得。何名清淨法身?世人 , , 是歸 一身佛 於 朗 、誑妄心、輕人心、慢人心、邪見心、貢高心,及一切時中不善之 吹雲散,上下俱明,萬象皆現。世人性常浮游,如彼天雲。善知 不見自身中有三身佛。汝等聽說,令汝等於自身中見自性有三身 。見性之人, 自色身歸依千百億化身佛 。總隨我道:於自色身歸依清淨法 。若遇善知識,聞真正法,自除迷妄,內外明徹 依真 ,各各志心,吾與說一體三身自性 ,在自性中,世人總有。為自心迷,不見內性;外覓三身 `佛。自歸依者,除卻自性中不善心、嫉妒心 亦復 如是 。此名清淨法身佛。善知識 ,即生惡行;思量一切善事 。善知識!色身是舍宅,不可言歸 須身佛 佛 , ,令汝等見三身 於自色身歸 , 於自性中萬法 ļ 、憍慢心 ,即生善行 自心歸 依 (性本清淨 員 依 報 如 , 向 0

罪緣 知識 染 自見本性 為 善惡 堂 時消 如 見 , , , 性 性 得 方 觀 心 ļ 智慧即 空 , 0 功德 中三 各自性中真懺悔 身 從法身思量,即是化身佛。念念自性自見,即是報身 恆沙惡盡 智能滅萬年愚。莫思向前,已過不可得;常思於後 毒 通 ;一念思 滅 ,即與諸佛同一類。吾祖惟傳此頓法 , 0 自性變化甚多,迷人不能省覺。念念起惡 害, 此名圓滿報身佛 達 , 。善惡雖殊,本性無二;無二之性,名為實性 0 惡元 頌 即 (生。此名自性化身佛。何名圓滿報身?譬如 ,是真歸依。皮肉是色身,色身是舍宅 ,更無滯 化為龍蛇;慈 識自性佛。吾有 曰:迷 來造 量 。直至無上菩提,念念自見,不失本念, ,名為變 礙 。擬將修福欲滅罪 一人修福不修道,只言修福便是道;布施 。忽悟大乘真懺 是自 。自性起一念惡,滅萬劫善因;自性起 悲 化 , 歸 一無相頌 0 化 思 依 為菩薩 量 0 惡 何 悔 名 事 ,後世得福罪還 ,若能誦持 ; 智 Ŧ ,除邪行正 , 化 ,普願見性同一體 慧 為 億 化 地 , 化 身 獄 ,不言歸 , 常行 ,言下令汝 ?若 為 ;思量 無罪;學道常 在;但向 0 上界; 一燈能除千年 名為 於實性 惡道;迴 ,念念 佛 一善事 思萬 依 愚 報 積 也 0 劫 身 中 痴 員 自悟自 0 化 但 一 念 。 善 明 , 化 ,

;若欲當

來 言下見性 乘 覓 法 來 ?珍重 身 見 性 , , 雖 離 , 好去!一 去吾千里 虔恭合掌 諸 法 相 心 眾聞法 至 , 中 如 心 洗 常 求 0 ,靡不開悟,歡喜奉行 在吾邊 努 0 師 力 言: 自見 ); 於 善 此言下不悟 知 悠 識 悠 İ , 總 後 念 須 忽 誦 , 絕 即 取 對 , 世 依 面 此 休 修 里 若 行 何 ,

句 香 話 說 , 這 , 章 就是六祖 傳 經 」是指 文 可 以 傳授弟子們明 傳 分 授 為 , 七 個 香」是 段 落 心見性 o 指五 末 後 、修因證果的 分 \_\_ 段是偈 法 身 香 , 頌 也 , 法 就是說 前 門 面 屬 於長 的 法 身 行 文 因 果 ٥ 换 傳

是 是 以 亂 指 講 之 事 大 明 第 事 0 N) 見 大 因 應 段 事 當 性 緣 : 因 故 要 之 事 出 知 總 緣 現 道 , 明 , , 於 也 修 這 行 必 世 就 是 是 須 的 真 無 要 方 , 上菩 曉 就 正 法 是 的 得 提 。六 這 , 大 這 樁 事 之 事 是 事 0 袓 **,**在 從 情 佛 說 自 在 : o |浄土 六 性 法 當 此 袓 華 宗 在 中 事 生 經 經 的 須 學 中 起 從 說 所 的 人 自 謂 : , 性 0 就 他 中 教 此 諸 是 起 導 事 佛 。 \_\_\_ 理 我 世 尊 ان 此 , 就 唯 , 不

的

法

身

見

自己

心中

之

佛

,

這

就

叫

自

修

自

行

自

度

自

戒

0

從

修學的

開

始

到

切

時

要

念念

自

淨

其

ら い

,

這

就

是

修

學

明

ら と

見

性

的

原

則

0

定

要

見

自

響 傳香懺悔第五。

切

慧 乘 得 看 自 中 無 定 裡 綱 Ξ 生 論 確 所 切 ら と ` 領 無 實 慧 說 是 起 眾 在 確 不 如 。 一 上 第 實是 果 生 什 做 的 亂 的 ` 的 \_ 著 慧 的 果 傳香」,先傳自性 麼 到 解 段 , 0 相 時候 香 位 相 有 這 第 念 無 脫 • 同 。 一 斷 就 ,都是真實 \_ 頭 非 , 講「傳香」 • 是 解 惡 4 就 ` 但 , ` 修善 無惡 它的 這 什 脫 不 做  $\neg$ 定香 麼處 124 慧 定 就 知 意 L\_\_\_ 做 , 0 맫 沒 見 不虚 慧香 這是 戒 有這 。 五 0 是 」。「定 所 思 舉出 香 有 、境界 般 五 , 的。 若 自 分法 分 o 些 順 0 \_ 可見 境 由 事 的 性 切惡念 法 具 身香 也好 身香 此 本 」,於善 ; 比 智 體修行 , 這 定 可 可 照 , 幾句話,可 是 小 : , ~ 這 , , 知 , 0 無 第一 乘 這 樣 逆 經 決 的 的一 楞 惡境界一 六 沒 也 境 嫉 要 典 細 是「 是 嚴 超 袓 有 也 妒 講 則 戒 所 斷 起 好 越 的 經 ` , 戒 以說是修學的 得太 謂 惡 於 無 \_\_\_ , 雖 五分 的 才能 修 自 稱 切 貪 香」。所謂戒 起 然 多 慧 善 作 相 性 ら ` 說 無 香 法 的 動 的 狀 稱 0 細 首 身 念 之 執 性 瞋 則 o 五 分法 中 ,才 就 著 楞 決 雖 、無劫害 , 總 , 名 依 是 定 嚴 然 綱 .身: 舊是 這 在 大 都 是 沒 香,「心 領 有傷 稱 定 才 能 從 相 與小 修學 戒 Ł 保 自 叫 害 持 性

是 惡 所 則 還 祖 的 薩 生 說 是 弘 本 如 的 開 謂 兼 不 師 裡 Signal Control 弘 善 如 能 的 身 大 人 , 願 稱 第 我 真 天 排 地 有 不 願 願 為 切 恆 0 四 菩 甚 執 下 除 位 障 正 自 動 , 順 是 菩 無 眾 薩 深 與 的 在 , 礙 , , 0 菩 退 能 薩 法 認 無 必 這 礙 , 0 生 解 我 薩 識 礙 則 夠 須 所 裡 要 無 脫 , ; 必 執 自 獨 就 建 要 謂 面 不 邊 香 隨 善 是 己 這 在 大 懺 有 要 的 , 喜 其 這 本 114 深 道 除 業 做 弘 須 個 功 樣 來 場 障 度 要 身 自 重 願 做 山 解 德 的 的 解 己 要 眾 裡 做 , , 0 , 脫 <u>\_\_\_</u> 住 的 障 生 真 做 的 但 到 知 脫 就 見 茅 這 業 是 大 香 礙 問 的 心 ら と 是 所 就 菩 篷 佛 障 事 無 , 了 o 裡 題 自 以 是 第 業 薩 : 攀 事 通 面 , , 他 在 ,菩薩 第 ? 佛 達 沒 或 緣 五 同 決 , , 有 普 第 當 是 定 知 諸 者 時 0 我 佛 佛 攀 閉 度 \_ 然 沒 佛 又 , 們 的 菩 見 所 解 緣 要 , 有 關 \_ 要 法 世 Ú 證 脫 眾 眾 薩 攀 自 切 裡 , 0 間 , 是 我 只 守 眾 知 生 緣 的 生 雖 如 , 法 清 有 們 真 見 生 有 沒 有 果 尤 , 所 0 淨 隨 礕 稱 香 福 機 其 理 正 有 願 謂 o 作 的 緣 這 是 如 , 福 , 緣 如 是 , 解 和 古 兩 這 願 不 大 自 , 0 , 不 成 菩 乘 脫 光 這 正 人 種 時 也 不 由 思 知 接 是 是 所 障 菩 障 能 熟 薩 佛 自 善 普 見 物 說 成 有 說 礙 薩 法 礙 , 賢菩 普度 也 菩 香 要 有 就 了 就 , 不 菩 薩 識 示 永 在 , 可 眾 遠 思 薩 種 現 薩 菩 這 自 進 還 以

**№** 傳香懺悔第五

五 一分法 身香。末後,大師勸我們應當「各自內薰,莫向外覓」 這 兩 句話

苦口婆心,非常懇切

淨 \_ 清淨是從懺悔中得來的 他 指 大 真 過去 師 正 ,身清淨、意清淨、口清淨,換句話說,無不清淨。由此可知,滅 在經中明白的開示:「無相懺悔的功德 第三段:「大師教導我們無相懺悔」。我 能修學 世、現在世、未來世,換句 無相懺悔 0 菩薩能隨緣而不攀緣,主要就是他明白這個 話說, 無 ,確實能消滅三世罪」,三 們先說無 罪不滅,「果報是得三業清 相懺悔的 功 德 道 利 世是 罪、 益 理

開 了 别 的 文 愚 指 惡 的音譯 出三條 業 迷 懺 切眾 , 0 悔 惡 , 叫 他 生無 業 決定不會 綱 要 做 可 ,當然不外乎身口意三業 。第 始 「懺摩」,意 以 劫以來的俱生煩惱。在 連起來看,也可 造罪業 一條是「愚迷」,愚是愚痴 , 思是懺 所 以愚迷 以 除 分開 的 擺 過 去的 .過去,上自帝王下至庶民都有憍 來講 在 造 第 作。 罪 "。「懺 0 業 惡業中最 , 第二條是「憍 ,也 迷是迷 就 這 惑 重 是指往 個 字 的 ° ·,原是· 個人若 六 誑 昔所有 祖在 印度

等罪 也 小 除 不 能 誑 不 要 孩 О 不 的 第 求 習 我 再 犯 , Ξ 將 們 他 增 氣 , 要 條 它 長 就 如 , 消 是 消 有 此 , 禮 就 才 除 嫉 除 嫉 很 妒 0 記 , 能 輕 ら と 妒 佛 好 真 的 0 法 了 曲 正 是 由 。儒 禮 小 , 做 此 這 講 過 到 特 家 , 並 可 也 清 身 講 别 知 可 淨 心清淨,才能 一不是說 教 , 法 的 以 是 嫉 說 誡 ` 妒 是 講 我 世 也是 人 間 就 出 們 人 可 世 法 無 皆 以 法 傲 , 真 希 不懺 始 有 , 不 正 俱 這 望 0 可 做 悔 我 長 生 種 這 到 0 的 們 嚴 個 三世罪 重 惡 仔 重 煩 一罪消 業 傲 的 惱 細 煩 觀 慢 煩 逐 滅 除 惱 察 惱 漸 人 0 人 了 能 必 0 所 减 皆 重 須 , 小 以 的 兩 要 少 有 歳 求 過 惡 , , 失 在 業 斷 並 的

過 悔 前 做 懺 所 悔 其 有惡業 悔 過 後 , 再 過 過 講 失 , 到 懺 ` 只 悔 這 「悔 愚迷 悔 有 過 裡 \_ \_ 面 次 、憍 字 與 最 0 「悔」 可 印 重要的 誑 以 度 次 ` 說 這 是 嫉 自己覺悟了, 懺 是講求 梵華合譯 妒、染著 摩 個字是中國字,就 意思 「後不再作」。孔 , , 相 今天 上 以後 通 面 , 在 既 是 再不會重 然 印 翻 度字 己 是「後悔」 譯 經覺悟 老夫子 時 犯 , 就 同 下 把 了 樣 面 0 教 是 的 學 懺 悔 中 以 過 摩 是 後 國 失 生 字 悔 不 譯 這 不 可 過 從 作 貳 14

懺

悔

這

段

, 祖

師教導我們應當「願一時消

滅

,永不復

起

是講 重 是 意 再 視 造 不 , 懺 可 這 作 0 普賢 樣 除 能 , 業障 的 的 這 苦薩 懺 0 124 懺 悔 , 真 業障 十 悔 法 正 大 的 不 的 修 若 願 能 懺 學 不 王 滅 悔 懺 第 法 罪 除 , 四 , 若 條 無 不 , 說 福 論 能 今天 懺 得 德 在 除業 不能 大 到 懺 小 Ξ 悔 積 業 障 乘 , 聚 法 清 明 , , 裡 淨 天 道 前 , , 又 業 求 面 無 造 不能 Ξ 論 證 作 條 在 五 分 成 是 , 哪 這 法 就 講 個 身 不 ; 修 宗 是 可 福 派 ` 懺 見 明 , , 第 悔 都 ら い , 它 非 見 的 四 條 性 本

我

們

修學成

敗

關

鍵之所在,我

們應當認真的

修學

後 的 成 願 喻 所 面 眾 戶 兩 兩 : 發 無量 白 生 句 曉 第 無 六 眾 ` , , 四 無 袓 邊 生 人 段 無 邊 袓 在 袓 人 : 邊 的 我 皆 加 加 四 誓願 們 弘 弘 大 上 上 知 誓 要 願 自 師教我 o 誓 自 度 願 ,尤其是阿彌 諸佛菩薩 性 願 ら 裡 , 度 們發願 煩 加 惱 了 0 0 實 這 幾 無 自 弘 己 在 就 個 盡 願 說 是 字 誓 陀 0 ら い 雖 發願 佛 中 關 樣 願 然 斷 ら い 的 鍵 四十八願 , 多,總 就 煩 所 這 , , 我 是 法 幾 惱 在 門無 性 們 無 個 0 不外 地地 我 字 在 邊 量 性 們 樣 經 , 誓願 四 藏 就 我 加 論 大 菩薩 是 定 們 在 上 學 綱 看 要 此 要 ジ 領 處 發 明 的 到 o , 唯 本 願 白 非 佛 , 過 識 就 常 去 道 願 去 是 斷 自 要 無 諸 裡 , 緊 這 佛 面 除 己 上 四 講 誓 是 弘 菩 N'S o 前 末 中 誓 願 家 薩

眾生· 不覺 成 是 阿 師 教 如 差 賴 我 與 大 而 别 耶 。這是大 們願學 煩 經上常講 起 稱 自性 惱 無 為 0 明 Ś 師教導我 ,真 法 、願成 而 , 在真 一心 門確實 這 才 如 。願 有 外 本 如本性中,本來具足無量法門,本來具足無 們的 無 是 眾生與 性 無 不能成為虛願,一定要力行踐願 法 則 盡 稱 四 ,法外無 弘誓 為 煩 , 我 惱 性 1。所以 們 願 0 ジ \_ 所 。 我 你 學 就 。末 們若從唯識 的 能 ,大師教我 是 看 學 出 後 自 \_\_ , 句 性 這 們 學方面 法 個 , 「 自 門 詞 願 ; 换 度 句 來 、願 性 所 無 句話 看 指 上佛 斷 上 的 ,本性 意旨 佛 說 的 道 , 確 道 是 自 誓 是 願

生 念 迷 萬 邪 , 惑 思起來 這 以 四 第五 善 千法門度自心 都 生 0 是 度 以 段 的 ; 誠 本 惡 : 眾 這 生 六 意 實去度 , 個 以 祖 , 0 眾 慈 時候 大 講 憍 悲 緣 師 了幾 中八萬 指 要 和 度毒 誑 給我 合而 用 , 以 個 正 很 害 四千塵勞煩惱 信 念去度 具體 們 生 。 \_\_\_ 實 看 起 度虚 ,各 者 ジ 的修學方法 邪念。 中 0 須 妄 我 的 自 們 邪 , ,以 若 起 見 以 性 大 自 Ś ジ 。大師說:「 • 般若 動 悲 中起迷惑 度 煩 念 惱 ら い , 智慧觀照破 都是 度 以 • 愚痴 不善 樣 , \_ 眾 若 來 緣 Ċ , 定 對 我 和 這 , 除迷 付 是 要 合 以 們 喜 以 而 ジ ら い 妄 覺 樣 中 捨 中 現 的 度 的 的 悟 有 現 眾

傳香懺悔第五。

覺是 謙 存 這 法 因 行 正 法 性 正 性 踐 下 門 法 為 質 個 , 的 智 覺 對 願 大 上 慧 各 ` 0 加 斷 0 0 既 這 迷 恭 佛 師 來 各 發 上 , 至 煩 的 就 發 就 謹 法 而 於 這 指 說 自 是 惱 願 觀 佛果 是 常 願 說 兩 度 , 出 , 照 , 0 迷 的 發 見 它 的 說 斷 心 個 , , , , 佛 功德才能 是 與 的 字 這 Ü , 必 煩 才 這 迷 性 行 煩 認真修學, 大 \_\_ 須 惱 能 124 , 要是 師 稱 我 是 惱 , 都 與 除 做 點我 這就 教導我 度眾 性 與 們 自 ; 去 真 圓 斷 起 才 自 從 虚 度 們 滿 是 曉得 生是 了 修 性 性 現 妄 真 修學入手必 們 常 象 相 這 的 , 定 覺 應 正 上 要 , 就 行 思 , 要 來 的 正 的 也 就 正 而 是 想  $\neg$ 真實 是 說 下 不 法 法 圓 明 不 自 , 三 自 滿 存 也 白 ジ , ら と 它是 修成 , 是 純 行 定 就 眾 須 在 性 0 常 是 要皈依 正 於 這 是 生 0 正 自性 真 與 眾 我 無 迷 之 行 \_\_ 是 斷 生 法 正 句 樁 正 自 們 邊 所 事情 三寶 無 了之後 法 平 誓 0 重 性 0 謂 0 常 上 這 要 至 願 相 , 兩 的 個 這 的 應 於 講 度 從 , 佛 時 是 是 下 自 的 所 , , 兩 的 邊 若還有 道 真 候 違 ジ 性 方 妄 修 以 不立 背 自 大 正 法 念 行 , 面 這 師 迷 就 的 自 門 來 方 性 7覺存 覺 是 教 修 <u>\_</u> 觀 這 性 的 法 導 節 中 學 謙 才是 雙 就 修學方 察 字 說 道 我 在 自 不 離 虚 , 以 是 從 真 們 力 性 自

有一個佛,一定會想到釋迦牟尼佛、阿彌陀佛、十方諸佛;皈依法,一定 益 念 到 皈 不 佛 是 佛教的許多經典;皈依僧,立刻就想到出家人;心中起了許多的妄念 同 , \_ Ξ , 的 心外求法,縱然發心皈依,實際上是走錯方向,得不到三皈真實的利 就是覺,這個說法實在是非常好。一般人講到皈依佛,總是 皈 足尊 這這 依 法 依 。本 皈皈 佛 個 不同只是在詞句上的 • 依正 皈 經講的是 依法、皈依 , 離 無相 欲尊 。皈依淨,眾中尊。」這 僧」。大師在此是完全從三寶義理來說 三皈」。大 不同,義理上是相通的 師教 我 們 所 與普通 唱 的三 。通常我 所講 皈 是: 「 想到心外 們講的三 的 三飯是 皈 、邪 明 想

塵 稱 為 , 皈 切 眾生中是最尊最貴,稱為「眾中尊」。這個說法與自性三寶完全相應 所 「二足尊」 依佛」,佛 大 以 師 稱 在 為 此 地 離 0 就是覺,就是我們心性中朗然本覺。本覺是福 真正是極 「 皈 欲 尊」。「皈依淨」,淨就是三業清 依正」,正是平等正直,平等正直 其善巧方便,從義 双理 上指: 出 ,三皈 淨 ,三業清 當然遠 原 慧 是 自 具 離五 淨 足 性 之人在 Ξ 一欲六 寶

響 傳香懺悔第五

實 名 稱 在 是 上 就 非 常 教導我們 難 得 , 真 自 悟 正 自 是 智慧 性 ` 自 的 修 開 自 示 性 o 從 0 這 這 樣 裡 皈 我 依 們 看 , 它 到 的 六 作 袓 用 的 善 內 巧 可 開 調 示 適 我 從

的

心性

,外敬他人,這是真正的自

皈

依

的 真 多 依 要 功 的 Ξ 正 0 寶之後 德 明 問 因為 大 白 題 ,是修學佛法的基礎 師 值得 佛門第 凡是學佛的同修,進佛門來第 為 ,究竟得 我們說了之後 檢 討 一課是多麼的 。我們讀 到 什麼 ,特 功德 了 重 別教導我 壇 利 要 經》這 益 。這一課是多麼的有意義 ?如 們修學三飯 果 課 認 就 段 真的 是受三 , 給 我 反 的 們 省 皈 方 很 就 o 我 法 大 會 , 的 知 們 , 具 啟 這 道 想 足 示 , 想 無量 其 點 , 使 中 我 非 無 我 有 常 們 邊 許 重 皈

覺 之中 是 礎 悟 邪 0 第 的 見 , 皈 人 , 無 一是「自心歸依 依 是 論 迷是迷惑 之 做不 精 後 神 , 生活 到 並不就算完了,飯 ); 的 或 0 者物 八正能: 覺 能離欲塵」 0 質 遠 生 離 大 活 邪 師告訴我 見 , 依一定 要 ` 欲塵是指世間五 能 迷 惑 們 做 要依著三大 到 , , 必 這 \_\_\_\_ 須 才是 少 欲 要 覺 知 做 一欲六 綱 悟 足 到 領來修學佛 的 <del>----</del> 塵 邪 人 o 迷 少 0 0 五 欲 在 不 欲 知 日 生 足財 常 法 足 , 的 生 邪 基

法 聲性 做 麼?「塵」是塵土 然六根不被色聲香味觸法所染著,這時就不稱這六樣東西為「塵」。為什 作「塵」,稱它作「性」。眼見的是色性 灰塵,染污了桌面 為色塵所染著,不為它所動搖,耳聞聲塵不為聲塵所染污,這就 食睡 文 , 「塵」。如果我們的心不被它染污,這六樣東西還是存在,這時就不稱它 你就 ,只是迷 ,鼻所嗅的是香性,舌所嘗的是味性,身所觸的是觸性 我 文 由 字 , 從 此 學者 見性 不多 可 Ü 知 地 , 悟 ,六塵與六性原是一不是二,正是六祖 。這叫做「二足尊」,這就是修「福、慧」 , 必須牢牢的 實在是非常簡要,雖 裡 不同 面 ,必須天天清潔。這六樣東西常常染污我們的清淨心 ,是骯髒的東西。譬如,桌子一天不擦它,上面就落許多 離開,絕 而 已。迷了叫六塵,悟了叫六性,如果能遠 詑 住 不沾染;六塵是指色聲香味觸法,眼 ,依教奉行,不辜負祖師苦口婆心的教誡才 然簡要,可是說得清清楚 ,因為性是清淨無染 所謂「佛法是不二之 究竟圓 ,意 的 楚 叫遠離。果 所 滿 ,耳聞的是 緣 離五欲六 見 的 的是法 色塵不 明 行 法 明

這是皈依佛的意思,就是皈依覺

曾香懺悔第五

切

離

欲

法

門中

,它是最尊貴的

慢 我 不 講 11 上 經 聞 礕 話 要 上 典 的 執 無 相 的 做 如 做 ` , 人 , 人 習 與 違 乘 中 緣 到 原 第二 邪見」 覺 定 我 的 「念念無邪 氣 法 背 理 明 貢高 乘 就 一是「 我 標 原 白 o • , 菩薩 會想 要 執 則 準 的 的 我 從 0 , 說 佛 自 貪愛執著 0 , 們 要想 謙 這 换 法 到 的 ,六祖是接上上 ,各有各 S. 虚 個 句 邪 正見」就是與真 就 見 見 皈 話說 恭 有人乘邪正善惡 斷 見解就是邪見;若 正 解就 依 人我 敬 的 」,這是 正」。這是皈依法的修學方法 **,**在 的 標 中 是正 何謂邪見?邪見的反面就是 執 標 準是什麼?這個標準在佛 , 一切 準 來修學皈依自性正法 與 知 。 而 根 法 正 切 如本 順 我 人 見,這就是皈依正 的 執 邪 逆境緣之中,若 , 本 標 起心動念完全符合這 性 見 因 經 , 準,天 從 的 此 所 相 講 應 他 哪 根 ;若 的標 的 裡 本 • 是 乘有天 下 手? 换 與 這這 準也就是上上乘 乘 有 真 、大 法 句 正 1叫做 八如本性 0 佛 有 先 一念違 乘 話 大 見 師 要 說 法 的 種 師 部 教 一離 斷 , , 在 標 0 種 我 教 背 不 準 導 除 經 不 導 定 欲 典 大 們 戎 自 相 , 同 乘之 尊 要 己 我 壇 聽 所 應 的 們 乃 的 貢 至 破 經》 標 講 建 到 的 ,一定 八高我 上 於 除 這 的 準 立 在 所 都 聲 要 , 白 0 ,

謂一 是講自性清淨心。換句話說,一切塵勞愛欲境界,不是自性清淨心中本有之 這叫做「眾中尊」,能在一切法中不染著,在眾中是最為尊貴。 物 定沒有塵勞愛欲。《壇經》第一章所說的「本來無一物,何處惹塵埃」,這 境界自性皆不染著」,諸位特別要重視 因此 凡所有相 第三是「自心皈依淨」。這是講清淨,也就 我們一定不可以染著。只要你一切不染著,一切法就是真實法,所 ,皆是實相」;不染著的時候是實相,染著的時候就是虛妄。 「自性不染著」。真如本性中,決 是三業清淨。「一切塵勞愛

色身 文 的 用意 , 「皈依千百億化身佛」。這是自心 證實自性三身佛。三身佛是從自性生,而非從外得,這是這一章主要的 第六段:講「一體三身自性佛」。這段經文相當重要,六祖 也 ,是教我們親自見到三身,自 就是現前這個身體上,「皈依清淨法 悟自性。大師首先指出:要於 三皈 。此處重要的,是要 身佛」,「皈依 說 圓 我 明 滿 自己 們 這 在 報 段 的 自 身 經

六祖為大眾講解「三身佛」。第一是「清淨法身」 ,性本來清淨,一 切

意旨所歸

傳香懺悔第五 &

它是 是說 學 身 法 化 體 光 萬 無 淨 裡 , 身 的 明 法 法 , , 代 清 面 性 受 這 乃 身 無 0 至 淨 表 本 是 , , 用 要 0 不 唯識 法 於一 如 做 從 這 說 第 身 無量無邊 空 自 是 這 自受 二是 到 切 這 說 , , 種 性 他 一念思量 受用 境界 一念思量起就是變化 中 明三能變的 受用 用 一句,一定要證得清淨平等不二 生 身 圓 。重 ,只要自己除去迷妄,內 」的意思 ,也就是諸 相 身, 滿 報 無 要的是第一句,一 **,名為變化** 也就 身 不是清淨自 道理 ,這就是真 是利 ,念念圓明 佛與大菩薩 0 由 益 之 」;換言之 此 性 一切眾生 開 可 的 正 知 始 化 ,無二實性 一所謂 定要能 們親證 , 0 身 這 千 外 诗這 ,成 自 法 的 百 個 , 「 不 化 億 道 的 門 做 然 就一、 個意思大師說 境界 身 到念念都是 不 , 明 理 ,清 -思萬 我 是 若 徹 0 不 切 們 要 o , 善法 第三是 這 才 淨平等 但 個 法 細 具 能 就 說 性 , 0 切 體 得 圓 是 得 身 全 本 滿 自 的 到 千 這 非 在 相 數 如 不 非 己 ` ·思萬 樣 是 字 唯 百 都 有 的 識 化 億 具 圓 非

於 三皈依 六 袓 ,若 大 師 只是著重在形式三寶, 教 、導我 們 一定 要 自 Ü 而 皈 不能會歸自 依 自 性 , 性 這 才是真 ,這樣 的 正 皈 的 依 皈 是談 依 佛 不 關 上

滿

會得 成 依 說 前 功 回 就 的 頭 到 德 , , 自 意 身 得 這 自 ,大乘佛 0 , 性 己 裡 這 思 在 自 才是 清 無 己 是 面完全得到 , 不 量 就 懂 開 真 淨 曲 一功德 是 法 得 解 悟 實 法 所說 教 佛法 皈 身 , 皈 依之前 。自 我 要 • 依 的清 自 們 圓 Ξ ,當然不是真 滿 性 將 己 寶 修行 無 妄 淨法身 , 我 報 0 量 身 心從妄境上收 六 功德 自 們 、 千 祖告訴 的 性 ` 心總是 功德 具體來說 百 正 圓滿報身、千 億 的 我 ,這 化 皈 們, 身 為 依 回來;依靠 才是 外 0 , , 這 真 就 面 如 椿 佛法 是 境界所左 此 百億化身,確實就在我們 正 事 Ξ 才 的 情 身 講 能 Ξ 什麼?依 必 的 真 皈 0 須 真 這 右 正 依 要 做 個 , 皈 自 意思我 靠 依 見 Ü 到 悟 。 — 自 為 自 到 佛 境 性 ら い 們若 轉 皈 换 皈 像 , 才 \_ 是 白 依 o 就 體 自 現 能 皈

佛 實 中 你 沒 悟 物 有 自 自性 我 皈 切 們 因 依 三身 不善之 學 此 者 佛 , , 我 必 , 的 就 們 須 目 物 見 。 — 除卻自 的 必 自性 須 是 成 要 切不善之物 佛 將它 佛 性 0 , 中 成 除去 這一段開示是一體三身自 切 佛一 。六 ` \_ 不善 定 要 祖 切 0 記:「 為 見 不 善 自 什 之 麼 性 但 ? 佛 心 悟 , 因 , 才是 自 全 為 性 性 不 自 是 佛 真 Ξ 性 真 正 身 清 , 終 的 性 , 淨 極 成 即 , Signal Control 中 而 佛 的 識 是 目 自

自

了

· 傳香懺悔第五 ·

真 就 正 在 的 此 皈 處 依 0 三寶,這樣 諸 位 聽了 這 我們所得的利 段 大 意 , 再 細 益 細 功 的 德 深 就 究 無有窮 經 文 , 盡 不 難 體 會 得 自 性

惡是 然 修福 這 禪 福 造 偈 六 定 在 : , 0 指 簡 六 當作修 種 ` 迷. 第 單 貪 都 般 道 世 七 /人修福 若 瞋 之 114 的 間 段 中 道 痴 說 的 做 , : 眾 修 , 若 , , , 不修道 福 所謂 换 這 生 以 以 偈 菩薩 是 句 而 無 , 頌 話 善業感得 大錯特錯 對於佛法 不 漏 修學 是 說 的 , 這這 修 Ü 只言修福 , 若 道 修 的 一章的大意 貪 行 三善道 的 綱 ! 0 镇海 教義 修福 領 , 布 來 便是 這 的 不甚 施 就 講 的 不 是 果 果 道 斷 供 , 六 , 菩 養 報 報 了 , , 都 布 度 薩 解 即 福 離 , 歸 惡 使是修大 無 的 : 施 不 , 納 業 邊 六 布 開 供 迷 在 八養福 度 施 Ξ 信 則招感三惡道 , 這 界 ら い , , ` 盲修 五 中 若 持 乘菩薩 ; 無 首 戒 换 三惡元 邊 以 有 偈 句 瞎 ` , 忍 頌 法 漏 話 練 ジ 中 來 中 的 辱 的 說 , 還 造 果 特 Ξ ジ , o 修學 惡 是 精 報 果 第 别 修福 報 是 元 , 進 О 首 修 來 將 Ξ 仍 , `

自 性 中真懺 第二 首 悔 偈 o 擬 將修 擬將修福 福 欲 欲 滅 滅罪 罪 , 後 , 世 得 如 果 福 我 罪 們 還 誤 在 會 o , 但 以 向 為 Silver Silver 修 中 福 除 就 罪 可 緣 以 滅

不

是

修道

業 歡 享 罪 道 從 方 類 實 能 法 但 受 今以後 布 , 都 , , 0 o , 向 是 消 是 o 因 非 這 福 這 施 , 信 為 常 是 大 到 除 Signal Control 報 個 有 0 中 前 罪 佛 位 有 佛 明 很 不再造惡業;也就是古聖先賢教導我們的「君子不貳過」。過失只 很 神 可 的 菩 出家 是 大 業 問 的 除 世 大 惜 白 是 薩 罪 的 題 同 0 0 明 水 他 在 , 修福 要想消 修 緣 人 錯 0 面 經 神 周 ジ 惡 ;福 諸 誤 前 , ,各自性 經典中記載:他是明經好施,對於 圍 道 中三惡沒 , 甚 。「後 位 之人,如果 求 就 千餘里 中享受。 報大 除罪 一定 消 至 是世俗講的龍王 於不 災 世得 業 要 中真懺 , 或 ,是前 有斷 的人,都 , — 信佛的一般 我 明 者 白 Ü 福 !第二世享 們讀《安世高 定 罪還 , 不 悔 中三惡不能 到 世喜歡 。」這 要 神 到 在 向 可 廟 這 ,台灣北港的媽 布施 人 ジ 以 裡 個廟裡來燒香拜 , 這 求 ,常 中 迷 兩句是六 福 消 。由 除 信 滅 ,享 傳》 災 有 罪 除 , 緣 迷 人覺得自 此 , 點 0 福 , 安 他 這 祖 可知 信 說 到 何 教 只有 稍 個 的 祖 世高 什 明真 謂 災 ,他得 理 福 稍 麼 拜。這個 就是屬 罪 是 非 增 己有過 報 通 地 前 常 否 長 有 正消災滅 達 緣 能消 方 福 世 罪 通 的 佛 於龍 罪還 有 失 達 是 去 業 法 ?就是 神很 享? , 得 , 決 在 的 、有罪 位 罪 王一 了 又 在 人 同 的 靈 喜 同 0 神

響 傳香懺悔第五 €

有 性 足是 次 , 真 不 ジ 會 , 就 再 犯 是要以真實 第二次的 過 ري. د 失 ; 這 真誠 就 的 是 心求 除 懺 罪 悔 緣 , 0 從 今 各 以 自 後 性 不 中真 再造 懺 罪 業 ,

的 類 與 觀 行 這 懺 與 之 捷 自 統 樣 悔 諸 徑 性 的 理 佛 統 , , 0 第 這 相 懺 ら と 為 同 0 遠 Ξ 是 應 觀 什 行 首 離 講 之 麼 忽然 類 , 偈 • 就 ? 果 觀 可 ۵ 是 覺 報 照 因 以 行 0 7 說 悟 妙 為 般 忽悟大乘真懺 0 忽悟 正 觀察 是 修 若 大 了 L\_\_ 能 乘 因 無 , , 智 時 比 法 悟 大 , ら い 乘 時 是 後 , 的 的 正 自度 真 面 現 也 至 什 當 是 前 善 懺 • 麼 悔 然 Ξ 行 度 ? , , 悔 , 這 當 證 種 為 他 悟 除 , 果 是 然 般 的 除 正 , 邪 若 能 上 大 邪 o 直 行 乘 這 求 乘 滅 的 行 正 , 是 菩 佛 觀 法 正 即 這 在 薩 照 道 即 無 切 0 就 罪 大 的 般 這 無 , 罪 無 乘 修 若 下 罪 0 0 罪 悟 之 化 學道常 因 o 學 除 上 眾 大 , 0 邪 道 這 生 乘 , 學 也 最 即 兩 於 o , 道 是 , 與 重 諸 句 自 就 常 成 是 諸 要 邪 位 是 性 於 真 佛 佛 的 念 想 講 觀 是 自 之 同 想 正 大 ` , 道 性 邪 的 乘 即 ,

諸 法 相 第 ジ 四 中洗 首 偈 ∟ 0 吾 吾 袓 袓 惟 惟 傳 傳 此 此 頓 頓 法 法 , 普 , 普 願 願 見 見 性 性 同 同 體 體 o 若 欲 , 當來 這 兩 句 覓 就 法 是說 身 , 明 離

們能證 上 洗 性 離 。 \_\_\_ 裡 袓 , 與 ,是從 他 • 師 四得清 這 諸 是 换 西 兩 佛 來 句 為 淨法 同 心中去離;把心中的妄相、邪念,都洗得乾乾淨淨,就能證得一 白就是說修證一體三身法門。如果要想當來,當來就是 意」。祖 這 話 證 說 個 身,首先要修離相的法 一體 來的 , 他 師西來意,主要就是講達摩祖 ,即同 何 。「普願 以 到 證 中 不二法門。「若 見性同一體」,普遍 國來?他之所 門。離 以來,就是唯 欲當來覓法身,離 相 從 師 哪裡離?不是 願一切眾生 到 中國 獨 來 傳 , 諸 都 從 此 他 能 現前 法 頓 外面境界 的 相 明 超 用 ,我 ジ 心 的 意 中

體 的 期 婆 自性三身 合掌至 望 Ü 老師還 第 的勸勉我們,我們在字 五 心 首 所 『偈:『 若悟大乘得見性,虔 求』。「努力自見莫悠悠,後念忽絕一世休」,這 o 以 要難,還要不容易。 明 師 可遇 努力自見莫悠悠 不 -可求 ,裡行間 。我 恭合掌 老師對學生的期望:若悟大乘得見 們 ,後念忽絕一世休。若 ,能 從 至 這 首偈 نن 看 求。」我們一般講,學生 到 他的 來看,一個老師求 慈悲、苦 悟 切之 大 兩 乘 學生 ら い 句是六 得 ,對我 見 一求 , 比 性 八祖苦 ,虔 老 性 師

參 傳香懺悔第五

的。「依此修行,言下見性。」言下要不悟,那就是面對千里了。 「若」是假使,希望你能在大乘見性,這是大師對學生虔恭合掌至心祈求

莫問對盡此了生 决定往生净土

## ◎參請機緣第六

有 四十三位,這十三位是代表。我們一位一位為諸位介紹。 本章內容是六祖會下得法的十三位善知識;得道 、證得明 心見性的 共

遂為解說。尼乃執卷問字,師曰:字即不識,義即請問 時寶林古寺自隋末兵火已廢,遂於故基重建梵宇,延僧居之 識 師 白黃 :此是有道之士,宜請供養 0 。志略有姑為尼,名無盡藏,常誦 師憶五祖懷會止藏之囑,遂行隱於二邑焉 師 曷能會義?師曰:諸佛妙理,非關文字。尼驚異之,遍告里中耆 師隱身挨入石中得免。石於是有師趺坐膝痕及衣布之紋,因名避難 梅得 住九月餘 法 ,回至韶州曹侯村,人無知者。有儒士劉志略 日,又為惡黨尋逐,師乃遁於前山,被其縱火焚燒 。有晉武侯玄孫曹叔良及居民競 《大涅槃經》 師暫聽即知妙義 。尼曰:字尚 來瞻 , 俄 禮 成 禮 遇甚 德

第

一位是無盡藏比丘尼。這位比丘尼的事蹟,是在六祖二十四歲至黃梅

1 8 8 0

,

月

,

於 奇怪 見 悟 喝 兩 說 中 藏 歲 在 東 指 月 諸 句 : 的 比 當 個 山 0 , 佛 意 丘 時 得 因 話 , 可 我 是 但是 袓 鷩 法 妙 她 旨 尼 有 為 文 這 說 這 時 之 不 確 醒 理 0 , : 字 兩 認 無 於 位 間 後 位 實 了 佛 是 非 識字 劉先 盡 句 是 是 , 返 有 讀 她 關 教 指 話正是 你字尚且不認 藏 在 就 不 的 書 文字 導我們假借指 ,若 也 少人 迷夢 生對待六祖很優厚 六 尼師常誦《大涅槃經》,六祖不識字 人, 回 為無盡藏 祖示 韶 , 道 當 要問 。」這兩 州 姓劉名志略。六祖得法之後年歲 執著在名 , 頭 理 避 現剃度之前 就 是 經中 棒 難 是 尼解釋。無盡藏尼就拿著經 喝 識 的 月 對 之因 句 的道 時 也 。 文 ,怎能 相 於 話 候 , 後 、文字之中,以 非常 緣便能 我 字是詮述道 • 。劉先生有一位姑母出 理 ,處所是在韶 世 懂 换 們 , , 重要 得 我 句 必 無論 見 話 須 經 可 中的 要 , 以 說 宗門或者 為 理 不但 因 , 换 這 的 你 州 指 道 至 句話 當時 曹侯 是在 說 見 , 理 於 正 月 ? \_ 大 ° , 勤 本 教 但 很 說 是 村 無 六 來請 苦 下 這 家 换 襌 盡 他一 輕 事 袓 終 我 家 , 藏 師 位 會 言 , , 身 們 皆 告 教 聽 名 尼 只 情 所 之 比 下 有二 是 字 謂 師 他 就 必 而 丘 訴 開 , 概 覺得 懂得 當 叫無 須 尼 。 六 月 不 她 略 悟 、要借 + 是 因 能 頭 被 說 無 的 指 開 很 祖 關 棒 這 盡 第 經 四

|文字、言說,以明佛理,佛理就是自性清淨心之理。

這 養。」由這句話我們就曉得,無盡藏比丘尼必定有悟處。若無悟處,則不能 兩 的 如是虔誠恭敬。六祖就在這裡住了九個多月。以後,又被黃梅那些惡人找 }時候 個地方是比較安全。大師到懷集、四會之後,就隱居在獵人隊裡十五年。 裡來。他們找來,其目的就是來奪回衣缽。於是,六祖想起老師當年送他 是長者們,對他們說:「這是一位真正有道之士,我們應該要禮請來供 無 ,告訴他要隱居到懷集、四會這一帶;這是五祖對他的囑咐,當然這 盡 |藏比丘尼聽了六祖這兩句話,非常驚異。她遍告村中的大 **德們,尤** 

清淨 偈 若具說 曰:前念不生即心 :讚曰:即心元是佛,不悟而自屈。我知定慧因,雙修離諸物 法 。悟此法門,由汝習性。用本無生,雙修是正。法海言下大悟,以 海 ,窮劫不盡 , 韶 州曲江人也。初參祖 0 ,後念不滅即佛;成一切相即心,離一切相 聽吾偈曰:即心名慧,即佛乃定。定慧等等 師 ,問曰:即心即佛,願垂指 即 諭 佛 , 意 中 。 吾 o

第 二位是法海禪師。這部《壇經》 能流傳到今天,就是法海禪師記錄編 № 參請機緣第六 分

個 問 輯 問 個 題 的 題 學 也 佛 就 法 是 不 的 海 例 襌 人 外 ジ 即 師 裡 ら と 初 , 特 參 即 都 地 佛 六 在 提 惦 L\_\_\_ 袓 出 記 這 的 來 白 時 ` 請 思 話 候 教 惟 , o 六 提 即 這 袓 心 出 。 — 個 即 境 佛 個 願 界 究 問 竟 垂指諭」, 如 題 是 何能 , 什 這 證 麼 也 意思 得 是 就 ? 佛 ? 幾 是 法 法 請 中 海 最 大 襌 千 師 師 年 常 指 對 來 見 , 於 示 到 這 毎 的

開

導

是清 句是 不滅 實 四 念 物 不 字 在 生 做 講 在 無 要 何 淨 即 法 |是清 著 念 處惹塵 了 用 圓 ジ 海 重 明 禪 , 我 淨 在 後 個 師 是 湛 非常 們 後 埃 念  $\neg$ 提 念 後 合 然 」。「前 離 不 出 念 起 不 滅 好 , \_ 來講 可是 的註 滅 切 即 即 , 即 相 佛 ら と 應 佛 念 • 體 , 。 \_\_\_ 解。 即 就 這 用 雖 \_ 不 佛 是常說 , \_\_\_ 是 自 然 生 這 什麼 是 在 即 兩 \_ 的 無念 ,它是活 佛 切 句 Ś 問 「不生」?前念不生 的 \_\_ 萬 看 題 是 , 不不 , 用 法 起 , 六 來容 這 之 即 活潑 生 度 個 是 袓 理 不 易 答覆 無 話 體  $\neg$ 不念 , 滅 ジ \_ 潑 , , 中 意 正 , 的 是 思 是 0 不 , 這 國 言 是 意 從 有 不 大 語 這這 是 思 本 師 生 非 \_ 相 不 是 常 個 說 體 講 當 是我 滅 — 死 明 講 的 的 簡 覺 覺 , 東 的  $\neg$ 深 單 們 西 此 知 本 度 , 它 來 真 0 地 本 0 體 真 前 對 這 沒 無 後 實 念 有 念 Signal Control

什 麼 一不 滅」?後念不滅,這是我們真心的大用。 這是 解釋什麼 Ü

麼

叫佛

, 即

心即佛

得非常詳 是 度 即 於 即 就 面 來說 佛」,换 佛 切 變現 經論 相就是 這 切 。」這兩 後 法 明 迦 ,所作所說的也是即心即佛。可見,「具說無盡」這是一句真實話 四 面 的 中無 細 上常講「一切唯心造」、「心生則法生」 白 , 還 這 尼 白 , o 有 是心 佛 話 切萬象,我們所講的宇宙人生。這一切現象從什麼地方來的 分 句 這 句 這 兩 說 四十九年所說 別 話是體之 句 白 比 四 所造 話是說心體 ,離一切相 ,重覆解釋這句話。六祖說:「成一切 、無妄想,這就是覺之用 前面兩句的意思稍淺一點。雖然是淺,依舊有很深的 句是略說,若要具體說明 的 用 ,是心 所 是 的 上的作用 佛之用 所生的。在 經論,統統是即心 以 ,成 0 ; 佛 我 切 就是 相,是真 們通常講 性宗的經典 。六祖答覆這 即 沙 覺,是 即佛,說之不盡 ,這是講「成一切 即佛;歷代 ,也 心的作 覺之 、相宗的 相 從 個 問 體 用 用 即 • 袓 0 • ىنە , 題 師、一切大 , 頓 相 經 ! 最 息諸 離一切 離一 典,都 、用三方 也 相 重 要 切 可以 緣 0 說 ? 的 相 相 ,

淨」,這句是說受用。這兩句是說明「本無一物」,「了了見性」。到自己 這 體 定 的 的境界。這首偈十六字,把「即心即佛」說得一清二楚,實在是難得。 定慧等持、意中清淨,這時是明心見性的境界;換句話說,也就是即心即佛 們要從此處去體會。「即心」也可以叫定,「即佛」也可以叫慧。此地所講 中清淨』。「即心名慧,即佛乃定」,這兩句是說定慧一體、心佛不二,我 步教導他修學即心即佛 。「定慧等等,意中清淨」。「等等」,有的本子是「等持」;「等持」 '體與用,是可以交互,定為慧之體,慧為定之用;反過來,慧為定之體, 們修行的方法。「悟此法門,由汝習性」,這兩句是指示我們入處。我們 個意思也很好,「等等」也能講得通,定等於慧,慧等於定。「意中清 。如果是二,就不能互為體用;凡是能互為體用,一定是一體,不是二 為慧之用。所以,定慧本來是一體,才可以互為體用,才真正了解心佛不 第二首偈:『悟此法門,由汝習性。用本無生,雙修是正。』這是教導 袓 在此地有兩首偈頌,這兩首偈頌就是大師對他的開示,也就是進一 。第一首頌:『即心名慧,即佛乃定。定慧等等,意

Ŷ

參請

機縁第六の

佛 句 隨 位 潑 話 有了; 慧雙修 想想 眾 的門路:由我們自己的習性。假如不從我們的習性、不由我 什麼地方入?究竟如何修法才能 ,非常歡喜 首先 生習性 有痴 用本無生,雙修是正。」前面這句是體用一 ,釋迦牟尼佛何必說八萬四千法門?就是因為眾生習性不一樣,所 。定,是心無亂;慧,是無痴。無亂 要斷三毒煩惱,三毒煩惱是貪瞋痴 ,慧就沒有了。「雙修是正」就是要離貪瞋痴 不同開 ,立刻 種 就悟入。 種方便法門,這才可以入道。這句話是活語,不是死 明心見性?六祖 。我 就是定,無痴就是 們心中有貪、有 如,後面 在 此指導 。法海禪師聽 我 這句是教 們 們一個活活潑 瞋 慧 的 習性 o , 定 我 我們定 就 們 了這 以

僧 師 (法華經) 已及三千部 法 訶 曰:禮不投 達 ,洪州 人,七歲 地 , 何如不 沿出家 禮 常常 !汝心中必有 誦 《法華經》 物 0 來禮 ,蘊習何事 祖 師 , 耶 頭 ? ⊟ 不 至 : 念 地 0

法 達禪師 ,七歲出家 , 常誦 《法華經》 0 有 一天, 他 到 曹溪來參禮六 參請 機 緣第六

華經》已經是非常的精熟,可以說是熟透了,這是他值得驕傲之處。 部 說 必 矩 袓 宗 你 很重要 :「我念《法華經》已經有三千部。」在佛經裡,《法華經》可以說是 ,三千部《法華經》大概要十年才能念完。由此可知,法達禪師對於《法 態 禮 心中一定有一樣東西 這這 拜 度 部 的經典。在中國,天台智顗大師就是依據這部經建立法華宗 頭不著地 顯得很傲慢,六祖說:「既然你到這 經的經文相當長,將近七萬字。照一般來讀誦,若是一天念一 ,這樣 **,值得你驕傲** 的禮拜存有傲慢之心 的。你一向學的是什麼?」法達 , 與 裡來禮拜,禮 不禮拜沒有什麼 拜應當要合乎規 兩 樣 ,即天 禪 o 想 師

師 曰:汝若念至萬部,得其經意,不以為勝 無比 都不 · 知過 0 聽吾偈曰:禮本折幔幢,頭奚不至地?有我罪即生,亡 ,則與吾偕行 。汝今負此事

0

自己 的層次。說:「你今天實在是辜負自己修學佛法的大事,你還不曉得過 一點傲慢心 六 袓 說:「別說你念三千部,你 都沒有,你就可以與我同行。」「同行」,就 就是念到一萬部,要是真 是 正 境界 通 達 達 經 到 義 相

佛 惱 個 貪 比 的 法 用 功 、我見 福 能做到 裡 。「亡」與「無」相通。一切罪都是有「我」而起的,「我」就是我 意 於是祖 講 無 頭奚不至 就是折服 ,我執是一切罪業的根源。亡功的「亡」,就是「無我」 、我慢。所以,只要有「我」,就有種種的分別、執著、妄 比』。「禮本折幔幢」,禮是禮敬,在佛門裡禮拜是五體投 無我 師為 ',這個' 我們貢高我慢的習氣,因為驕慢是一切眾生與生俱來的 **|地」,你禮拜為何頭不著地?「有我罪即生** 他說一首偈:『禮本折慢幢,頭奚不 功德、福報就無與倫比 至 地?有 ,亡功 我罪 。如果 想 即 地 福 。在 , 它 生 無 煩

師 故 又曰 :汝今名法達 ,吾今為汝說。但信佛無言,蓮華從口發 :汝名什麼?曰:法達 , 勤 誦 未 休歇 。 空誦 。師曰:汝 但循 名法 聲 , 明心 達 , 號 何 漢菩薩 曾 達 。汝 法?復說偈 今有緣

叫法達 六 袓 又 ,這個名字不錯,很好!可是你何曾通達佛法?」於是 問: 你 124 '什麼名字?」他 說:「我 叫 法 達 。一六 袓 ·說 : 「 , 又 為他 你 的

菩薩」 發 言; 做菩薩 達 無 經 緣 汝 念了三千 聞 說 說 說 ,當然我要給你說明。「但信佛無言,蓮華從口發。」只要真正相信佛無 **阮** 就 名 這 偈 ,蓮華就是指《妙法蓮華經》 過 。 \_\_\_ 這 相等等;這就是「但信佛無言」,說無言之言;如此才能「蓮華從口 句話 ,如果 0 ,悔謝曰:而今而後,當謙恭一切 我 部 可惜!你念了這麼多年,並沒有明心見性。「汝今有緣故 0 是講至理絕言,「道本無言,言說是妄」。世尊在《金剛經》 句話很重要,提醒 們兩個很有緣分,如果沒有緣分,那什麼都 ,很可惜你並沒有能解義,《法華經》的義趣沒有懂。「 有人說佛說法,就是謗佛。這是說明,佛說法是「說而 因 此 ,我們修學佛法、讀誦經典,千萬不可以執著言語、文 他 ,念經的目的是在明心見性 。弟子誦 《法華經》 不能談了。既 ,明心見性才 ,吾今為 未解經 明心 無說 然 曾 有 號 124

奮

的

讀

/法華

經》。「空誦但循聲」

首

偈

'。「汝.

今名

法達,勤誦未休歇。」這是指法達這麼多年來,每

夭

勤

,

,雖然念《法華經》念了這麼多年

Ŷ

參請

機

,心常有疑

。和尚智慧廣大,願略說經中義理。師曰:法達!法即甚

,

若 世 此 悟 經 誦 根 , /外迷 此 諸 之 性 汝 法 佛 來 暗 心 著相 以 世 遍 鈍 ,一念心 因 尊 , 達 , 吾當 緣 從 , 0 , 內迷著空;若能 出 唯 來 經 開 為汝 以一 世為宗 但 本 , 依 無 大事 是為開佛 解 文 疑 說 絲縱 誦 。 法 因 念 汝 說 緣 心 , 知見 豈 於 多 故 達 相 種 即 出 知 疑 0 離 . 宗 譬 現 喻 聲 於 趣 相 汝 念 世 ? 念 , , 於 亦 經 師 此 0 空 無 經 , 離 大 越 至 , 事 方 吾 空 於 以 者 不 此 便 佪 , 品 識 即 為 , 0 宗 是 佛 何 文 , 者 字 內 師 ? 知 因 見 緣 汝 迷 試 忇 ? 取 0 0

和 師 說 他 可 曉得 請 尚 : 惜 教 智 你 法 我從 慧 依文字來念 你 的 達 — 廣 念 ジ 襌 弟子 今 這 大 沒 師 部 以 有 聽 念 後 經 願 通 了 略說 《法 , — , 達 這 並 以 兩首偈 華 什 定學習謙虚 不 經 經本來沒有 經》 懂得這 麼 中的義 為宗旨?」 之後 , 部經 對 理 ,深 o 於 恭 疑 一的宗 L\_\_\_ 經 敬 惑, 為 法 六 的 感 切 意 趣 達 袓 而 動 思並 。 \_\_\_ 禪 說 0 是 二六 , 師 : 你 \_ 法 於 說 說 不 是 Signal Control 祖 : 了 了 裡 向 說 達 這 解 自 六 我 些話 , , 己 袓 的 法 Signal Control 疑 懺 我 是 中 根 之 惑 時 悔 不 性 非 後 常 認 非 常 ` , 識 常 禮 的 有 他 字 於 謝 通 疑 又 是 達 問 向 鈄 你 問 大 他 ,

著 多 就 事 把 是 空 少 因 袓 這 鐾 開 緣 說 部 0 佛 喻 如 故 : 經 知 果 念 出 , 見 能 也 好 一遍 現 於 於 不 了 ! 相 能 給 世 離 這 超 我 相 聽 過 以 這 止 , 我 , 大 於空離、 一個 住 事, 來 了 原 為 0 空 就 這 你 則 一,就 是 部 解 o 說 什 釋 經 是內外 佛 麼 原 。 \_\_\_ 之 來 因 知 是 法 緣 不迷 見 ? 以 達 就高 經 因 0 世 上 緣 。若悟此法,一 聲 間 說 出 人 : 世 念 , 外 諸 為 經 , 佛 宗 迷 世 旨 念 著 尊 到 o 念心 方 唯 相 無 , 以 論 便 開 它 品 內 大 說 迷

見 聞 佛 也 他道 開示 猶 覺 開示 ,便能 也,分 ·悟入,自是佛之知見 悟入,即覺知見 為 四 門:開 覺 知見 本 , 示 , 我輩 來真性 覺 知見 無 分 而 得 0 , 悟覺 出 若作此解 現 知見,入 。汝慎勿錯解 , 乃是謗經毀 覺 知 經 見 意 佛 若 7

教 覺 法 知 華 見 達 經》本 , 示 佛 字是 「若聞開 覺 文 知 說 梵語 見 , 開示 示 ,意 悟 , 覺知 悟 便能悟入。」這兩句話非常重要, 思是覺者。六祖說: 入佛之知見」,六祖完全是從 見,入覺知見。」 這 經 個 的旨 講 解是 趣 義 可以 說 理 既 簡 明覺 來 分 單 說 為 又 知 明 四 透 門: 見 0 特 徹 覺 開 别 0

說得 覺 是 高 見 又 凡 個 有 是 說 夫 ? 的 迷 不 四 諸 很 : 不 一乘 標 同 的 覺 佛 透 準 四 反 0 你 徹 之 的 本 向 面 , 覺 知 不 \_ 0 經 , , 乘 見 可 六 一定 , 六 在 不 乘 人 , 以 袓 大 迷 佛 我 說 ` 要 乘 錯 袓 就 法 們 是 權 是 : 解 明 法 的 自己 菩 教 對 覺 經 Signal Control 標 覺 義 菩 見 薩 上 0 準, 沒有 薩 知 性 上 有 迷 0 乘 佛 見 與 • 五 , 這 分 换 根 說 覺 都 十 , 個 ,若要這樣解釋 本 句 開 說 性 的 \_ 標準還 之 示 來 之 定 話 個 人 悟 為 說 義 真 階 而 λ 性 不 級 , , 在大 , 覺 迷 而 說 可 0 若 失 得 由 以 , 0 乘之 這 了 你 出 换 此 分 , 誤 本 句 為 現 個 可 這就 會這 上 道 性 許 o 話 知 0 多 理 , 說 , 叫 覺 它 層 這 個 都 , , 謗 , 開 就 六 次 叫 的 經毀 什 是 大 來 示 做 祖 標 麼 悟 明 乘 不 的 準 說 佛 是 起 覺 標 層 入 ら い 佛 見 信 準 次 在 o 乘 是 是 之 性 論 小 不 知 之 最 但 0

裡 宗 嗎 教 沒 教 ? 有 講 大 這 佛 這 也是 上 凡 教 個 宗 帝 , 教 謗 諸 佛 人 佛 , 位 與 教 一定 謗 從 是佛陀的教 上 法 帝 有 0 切 個 不 為 經 主 能 什 論 平 宰 麼 中 育 ? 筝 的 仔 它 神 0 , 細 我 不是 不 去觀察,它不是宗教 們 能 教 真 宗 說 徒 江做 人 教 與 人 神 , 你 到續佛慧命 都 是 去 不 說 作 能 它是宗 平 上 帝 筝 o 教 我 , 的 弘 那 0 , 們 揚 還 礕 那 承 佛 得 如 不 認 法 是 佛 了 , 外 毁 教 是 道 佛 謗 教 的

→ 冬請機緣第六 →

智大 佛 性 眾 之知 生 人覺我 , 見是我們自己的知見。佛就是覺,覺悟的知見是人人皆有 首先 切 們 眾 毎個 生皆得作 自己 人都有分,並不是他獨有的。所以,六祖在此處提醒 不 可 佛 以 0 謗佛謗法。 佛」是 什麼?佛是大智大覺之人。佛 佛是講平等的,佛是說一 切眾 說 生 , 這 皆有 法 達: 種 大 佛

迷造 彼 云 勞 別 既 是 罪 開佛知見 佛 他世尊從 佛 ,口善心惡 。蓋為一切眾生,自蔽 ,已具知見 0 三昧起 吾亦勸 ,貪瞋嫉妒 ,何用 , 種 切 種 苦 更開?汝今當信,佛知見者,只汝自心 , 光 ,於自心中常開 諂佞我慢 明 , 勸 ,貪愛塵境,外緣 令寢息 ,侵人害物 。莫向外求 佛之知見 ,自開眾生知見 內擾 0 , 與佛 世人心邪 ,甘受驅 無二 馳 0 , , 0 故 更 0

就 光 圓 明 更 佛 滿 六 無 不能 之 的 袓 別 知 智 說 凡現前。 佛 見 慧 : 。 \_\_ 覺 就 是 彼 悟 這個 很 我 0 既是佛;這部經是釋迦牟尼 可惜 們 他 毛病出在哪裡?毛病就是障礙 己 自 己 經 切 的 具足覺 眾 Ü 生 地 自 悟 **,是我們自己的** 己 的 把 知 自 見 己 , 佛講 的 何 真 必還 ら と 的 真 蒙 , , 要開 這個 蔽 ら 他 0 己 , 什 除 障 經成 使 了 麼?應 礙 我 自 們 佛 在 己 無 , 真 當 佛法裡 盡 己 要 的 Ú 經 相 成

修 上 非 擾 惱 將 教 緣 ` 障 它 自 我 , , 歸 於是 悟 從 們 ? 納 旁邊 恢 、自度 我 將 復 不 們 給 自 我 外 根 我 己 乎 **,沒有法子依賴任** 們 塵 真性 自己 們 兩 相 種 \_ 接 點 的 本 觸 性 幫 本 的 種 能 助 裡 時 是 的 , 而 智慧 候 只 己 何 要 , 煩 0 生 這 我 惱 光 個 們 樁 明 起 障 人 肯接 事 貪 ` 0 覺之 情 , — 瞋 受 , 痴 佛 種 知 , 慢 自 見 是 對 , 障 於 己肯努力 貪愛 我 礙 所 們 住 知 只 障 0 塵 是 佛 0 境 這 做 的 樁 教 何 為 外 事 學 謂 個 緣 自 增 無 內 煩

淨 114 淨 起 成 非 開 情 勸 S. 就 0 o 大 佛 要 我 0 心 六 智大 們止 定 知 由 想 裡 袓 見 要 平 Ś 不 說 清 等 0 向 . 清 覺 息妄念 : 這 清 內 淨 0 淨 求 從 一條懂得 淨 我 , , , 中 哪 必 0 們 這 須 而 裡 現 , 就 我們 要將 不 \_ 做 是障 在是麻煩釋迦 , 一示、悟 定 是 起 會 名 向 要想學佛 ?得從放 礙 生 聞 外 , 求 起 利 這 無量 養 0 就 、入」的意思就 ,學 向 下萬緣 牟尼佛, ` 是煩 五 內 的 求 慈悲 欲 佛 惱 六塵 , 做 就 0 是學覺 則 從定 起 , 所 利 統 與 ;換言之 以 中 益 統 十方諸 可想而 , 放 發 • 學佛 我 下 切 起 佛 眾 , 們 , 種 知 修 的 沒 生 要 要 種 有 人 想 平 從 苦 o 等 Ü 成 兩 所 Ś 口 樣 一定 地 佛 以 ら と 婆 清 , Signal Control 修清 要 這 淨 就 做 無

多 了解邪知邪見的意思,知道了,就應當改過自新。 物 要常常覺悟 ,這些都是自開眾生知見,不是佛知見。」這幾句話說得非常好,讓我們 , 面,這叫所知障,還是障礙自己大覺之知見。「世間人心地邪念、妄念很 於是他才造作種種的罪業,口善心惡,貪瞋嫉妒,諂佞我慢 袓 說:「我時常勸一切人,要於自心中常開佛之知見。」在自己 ,不可以迷在境界裡,也不可以迷在自己知見裡。迷 在自己 ,侵人害 知見 Ü

世見 若能 念 開佛 。汝若但勞勞執念以為功課者,何異犛牛愛尾 正心,常生智慧,觀照自心,止惡行善,是自開佛之知見。汝須念 :知見,勿開眾生知見。開佛知見,即是出世 0 開眾生知見,即是

的 的話來解釋 大學》講的「正心」,是一樣的意思。心要如何才能得其正?我們拿儒家 謀而合。《大學》講「格物致知」、「正心誠意」。此處的「正心」 法 以 。首先 下這段六祖大師的開示,實在是非常的重要,也是教導我們明心見性 ,更容易明白。心之不正,是為物欲,即煩惱障障礙;為自己的 ,大師教導我們要『正心』,這個意思與中國儒家講的實在是 與

念 到 是 是 的 光 世 正 斷 破 正 智辯 除 明 ら い 煩 知 這 惱 , , 障 兩 即 聰 正 種 所 心 般 0 障 知 講 ٦ 觀 ら い 致 障 0 Ü 「格 知 照 裡 地 就 自 礙 光 常常 物 ら い o 明 佛 ,止惡 磊落 , \_ 生智 知 法 要 ,行為 是正 格 行善。」 破 慧 除 是 知 , 必然是止惡行善 格 正 障 這 Ü 個 見 殺 , 裡 智慧是 , , ら い 生 這 才 一智慧 是 物 能 真正 就 破 得 所 其 , 這這 表 的 是 知 正 現 障 物 智 就是 在 慧 欲 儒 0 行 這 家 , , 開 為 而 樣 格 講 自 必 不 殺 正 , 是 己 定 才 物 ジ 佛 是 能 世 欲 間 就 知

就 見 知 經 是 就 邪 , 7 是 世 見 六 功 間 萬 , 袓 課 不 o 口 說 你 可 善 : 這是錯 要 以 ジ 懂 有 你 惡 仨得 這 必 , 的 這 些 貪 須要念念開 個 知 瞋 意 見 嫉 思 0 妒 開 , 佛 照 佛 諂 這 知 知 佞 樣去修學 見 見 我 , 這 ,千萬 慢,侵人害物 就 叫 0 不可以開眾生 做 如果只是勤 出 世 這這 • 如 勞執 果 些 知 就 開 見 著 眾 叫 0 生 做 , 知 眾 以 ジ 為 見 生 裡 邪 知

見

只為迷悟在人 達 曰 芸若 i 然者 , , 損益 但 得 由 解 義 0 , 不 勞 誦心行 誦 經 耶 ,即是轉經 ?師曰: , 經 有 誦 何 過 心不行 豈 障 , 即 汝 是被 ?

,

轉 。無念念即正,有念念成邪。有無俱不計,長御白牛車 聽吾偈曰:心迷法華轉 ,心悟轉法華。誦經 久不明 , 與 義 作讎

多年,經的道理還不懂 憐; 轉《法華》。誦經久不明 子」。六祖說了一首偈:「心迷,就被《法華經》所轉;心要是覺悟 行,就叫做轉經。如果口念心不行,就是被經所轉。」被經所轉,這人很可 念?只為迷悟在人,損益都是由於自己。你口裡念,心裡依照經的意思來 我 理 換句話說,迷執在文字之間,所謂是死在字裡行間,世俗人叫「書呆 解了,我就可以不必念了?」六祖說:「經有什麼過失,經豈障你的 達禪師聽了這番開示之後,接著請教:「要是這樣的話 ,與義作讎家。」「義」就是義理。念經念了這麼 ,經中的意思

想 念 處 的 這 這就叫有念;有念,念都是邪。「有無俱不計」,計就是計較,有、無 「無念」,是專門對他念經說的,無念無作而念經 「無念念即正,有念念成邪」,這兩 '叫正心念經。「有念念」就是存著成見,於經文中起 白非常 要緊 ,也是精義之所 ,念而無念 分別 、執著、妄 ,無念而 在 。 此

著 是 經 的 我 是 ` 不 沒 聞 常 沒有不成禪定。禪定成就了,智慧就現前 就是這 必 去 有一 用 想它 的方 到 切妄念,而字字分明 一篇經文念下去,心裡不起一個妄念,於 「信受奉行」 ), 你 法 。念經 就一直念下去。這 , , 這 真 正 部 的意思是教我們修定 經一直念下去,意思 ,這就是修定的方法 種方式,在我 們佛 。我 經文沒有分 懂不懂 。能夠長期這樣 們展 門 ,甚 沒有關 開 至 經 別 文 於在儒 、沒 係 , 從 ,最 以的念 有執

疑謗 逹 聞 , 不能 0 , 偈 乃 被 ,不覺悲泣 又 經 測佛智 說 《法華》 三車 。今令凡夫但悟自心,便名佛之知見 ,言下大悟而告師曰:法達從昔已來,實未 ,羊鹿之車與白牛之車 轉 。再啟 ⊟ : 經云諸大聲聞乃至菩薩 , 如何區 別 0 ?.願 自非 和尚 根 盡 曾轉 再 思 垂 未 共 免 度

0

教 往 昔 祖: 己 法 來 達 , 禪 經中說 確 師 實未 聞 偈 之後 ,諸大聲聞乃至菩薩,皆盡思共度量 曾 轉 ^ , 法華 不 知 **>** 不 -覺的 ,實 在 悲泣 是 被 , 言 ^ 法 下 華 大 》所 悟 , , 告訴 轉 不能測佛 。」法 六 袓 達 智 禪 法 0 師 現 又 達 在 從

參請機緣第六

根 大 師 , 教 不 導 免 有 我 疑 們 謗 , 凡 0 夫 這 只 是 要 能 \_ 個 悟 問 自 題 ら と 0 , 又 就 說 124 做 佛 經 之 中 知 見 講 的 0 Ξ 這 車 個 說 , 羊 法 鹿 , 之 若 車 不 是 與 白 上

牛

之

車

,

到

底

如

何

區

別

?希

望

和

尚

再

為我

們

開

示

0

從 師 伊 他退 盝 思 經 席 共 意 推 0 分 , 轉 明 加 , 懸 汝 遠 自 迷背 0 佛 本為 0 諸三 凡夫說 乘 人不能 , 不 為 測 佛 佛 智者 說 0 此 , 患 理 危在度 若 肯 量 信 也 者 0 饒 ,

為 們 聞 S 的 就 智 是 佛 要 ` ` 緣 說 執 慧 計 好 六 著 度 覺 好 只 0 袓 這 是 分 ジ 的 、菩 說 個 想 加 别 , 道 這 想 重 薩 0 理 是 誤 這 縱 o 經 要是不 障 真 會 然 Ξ 的 是 礙 正 乘 意 , , 的 誤 人 思實在說得 能 之 怎 智 會 切 相 慧 愈來 聲 能 所 信 見 聞 , 以 愈深 , 到 是 不 ` 他 佛 要 緣 能 很 退 知 離 覺 清 測 , 他的席 見 開 去 度 楚 ` ? 佛 菩 思 佛 , 惟 薩 知 智 而 , 佛本來是 見 慧 們 是 ` 無 者 就 分 , 你 關於老師的事 別 愈 共 自 , 來 同 毛 ` 己 為凡 執 愈 來 病 迷 遠 感違 著 思 就 夫 惟 發 o 0 而 我 推 背 生 情 說 這 究 們 在 了 若 幾 度 經 , , 並 量 白 對 義 用 不 於 分 話 上 o 別 我 佛 聲

乘故 餘 不 。汝 知 乘 坐卻白 。若二若三,乃至無數方便,種 何不省?三車是 牛 車 , 更於門外覓三車 假 ,為昔時故;一 。況經 種 因緣譬喻言詞 乘是實 文 明 向 汝 , 為 道 今時故 ,是法皆為一 唯 佛 只教汝 乘 佛

去假歸實

,歸實之後

,實亦無名

十九 道 設 譬喻言 話 坐 ,是 在 年 , 唯 一 的 所講的 年,《法華》是最 是 乘佛法?為什麼還要在門外去覓三車?三車是方 為 殊 有 說 佛乘,無有餘乘,若二若三,乃至無數的方便,如 了 到 開 如 ,都是說一乘法 不 以前 權 此 , 知坐卻白牛車」,白牛 佛乘實相 深厚的 顯 這是真實的 實 程度還 , 教 基 礎 後八年所說 不夠的學生而方便說 也沒有一佛乘 人 。為 ,才能 。你為何不反省?佛講三車是方便說 去 假 何這個 達 歸 真 的 到 車 時候 0 在此是比 0 歸 實相之名。正是 乘 由 講真 真 此 到 真 實 可 。佛 喻一乘 實之 實的 的 知 ; 這 學 講一乘 問 ?釋 後 /一批 佛 , o 便 所謂離言說 真 迦 法 牟尼 法華 佛法,這 學 0 實 0 經文 經文也分 也 生 哪 佛一 個 沒 經 己 有 裡 ,三車是 經 人 生教學 是《法 相 所 學 名 不是自己 種 明向 佛 教 種 换 四 因

字 相 、離 心緣 相 , 如是受持經教才是真實的佛弟子

用 應 想 知 所 ,是名持 有珍 財 《法華經》從劫至劫手不釋卷從晝至夜無不念時也。 ,盡屬 於汝 ,由汝受用,更不作父想,亦不作子想 , 亦 無

是說 是 的宗 子 才 在 道 發 是 能 淨 統 , 觀察 旨是 揚 後 土 教 這是佛 體會得 「 一 , 一 由 大 孝 你 講 的 \_\_ 師 是 軰 一樣 道 就 去 以 什麼 到 是 法教學 受用 , 相 《法華經》 同 佛 兩者是 的 ,平等心現前 才是真 的 法 ? ら と 。「孝」字,上面 。」這句話是真實的 教孝 的 地 的 不 方 原 亂 一不是二 的 乘佛 太多了 始 的 0 0 依 ,正是 孔 所 比喻說:「你應該曉得 據 孟 法 才能真 以 , 0 的 。 正 , ` 這 六 所 Ξ 學 乘佛 是 問 個 如 袓 正 以 切 覺察 法 決決 字 中 所 , 老 佛 是 法 自 就 國 說 文 得 定 法 也 文 顯 的 , 化 不是 到 是 武 不 示  $\neg$ 到 佛 是 講 道 中國來 不 周 下 0 孝道 面是 假 公 統 \_ \_ 法 所 ,所有 是不 。儒 法 的 到 以 的 一子」 孝 , 能 孔 門 , \_ 0 0 孝 可是 家 孟 , — 道 二之法 的家珍全都屬 乘 為 這 與 道 , 「孝」字與佛 ,老是前 佛 中 佛 就 個 真 得要清淨 , 國人 是 道 法 法 家 界 中重要 統 , 所接 真 我 不 , 0 們 法 無 中 \_ ら い 於 就 深深 軰 的 界 非 國 現 你 是 就 的 法 前 自 就 , ,

請

機

緣第六

也。 說 : 真正持《法華經》 來;「子」是比喻一. 我 你 們自己的道統合而為一、發揚光大是有道理的,決不是沒 也不 必 作父想,也不必作子想」。「父」在佛經裡是比 0 切眾生。「也不必有有用想,也不必有無用 從此之後,從劫至劫手不釋卷,從畫至夜無不念時 道 想,這才叫 理 喻諸 的。六 佛

達蒙 旨 0 , 師曰:汝今後方可名念經僧也。達從此領玄旨,亦不輟誦經 寧歇累生狂?羊鹿牛權設,初中後善揚。誰知火宅內,元是法中 為發,踊躍歡喜,以偈讚曰:經誦三千部,曹溪一句亡。 未明出世

得 這 明 是 出 部 報 指貢高我慢這些習氣 告 世 , 法 以 達 為 禪 寧歇 是 經 師承蒙六祖 大 誦三千部 功德 累 /生狂 ,今天到 的啟 0 , ,念經 若 發, 羊鹿牛權設 不懂得 曹溪來被六祖 踴躍 一遍 經義 歡 叫一部 喜 ,初中後善揚。」這是比 , 0 一頓 無 • 他 始 自己說 呵斥 曹 劫 來的 溪 了兩 , 一句亡」, 就 狂 一妄是 首偈 亡失所持 無法止 ,這是 過 喻三乘 去 了 念了三 住 他 的 的 未

之 做念經僧 在 中 火 以 宅 往 , 所 , 謂 是 佛 比 不 法達 煩 得 喻 惱 六 己 襌 即 塵 用 師 菩 Ξ , 從 乘 提 此 法 方 , 真 生 中 法 正 來誘 死 王 通達 即 L\_\_\_\_ 導 是 涅 經義 槃 比 大 眾 喻 0 ,也不輟誦 如 0 六 來 袓 的 誰 說 果 知 : 位 火 宅 0 從 佛 內 今之後 就 , 元 在 是 法 , 切 你 眾 中 可 生 王 以 煩 4 惱 o

經

也 師 僧 求 智 千 解 通 其 百億化身,汝之行也 , 義 壽 州 0 安豐 師 人 :三身 。 初 者 看 : 《楞 清 淨法 伽 經》 身 約 ,汝之性 千 餘 遍 也; , 而 圓 不 滿 會三身 報 身 , 四 汝之智 智 , 禮

行 身 所 身 義 作 持 , ` 他 上說 智 清 報 並 0 智 淨 身 0 不 通 法 於是 這 明 能 襌 身 化 個 三身是 悟 師 身; 解 就 , 得 , 釋 是 他 曾 , 方 你 到 一不是二。 經 他 曹溪 法 的 四 讀 不 智 自 , 能 參 可 」是唯 性 楞 體 禮 以 , 伽 會經裡 說 六 所謂 圓 經》千餘 是 識 滿 祖 直 報 講 , 性 所講的 截 身 請 的 , 求 遍 了 就 大 就是指真如本 當 是 六 圓 三身四 你 鏡 雖 袓 , 這是禪宗 智、 的 為 然經念得這麼 智 他 平等 解釋 慧 智 , 性 的 千 經 性 , 智 0 特 意 百 真 熟 色 億 Ξ 0 ` 如 化 妙 , 身 本 就 身 觀 可 袓 性 是 在 就 說 察 就 是 就 我 智 經 是 是 中 們 你 ` Ξ 成 法 自 的 法 要

見 與 别 落 相 造作何止千百億?所以,千百億在此處是形容詞,形容其多。 别 、智慧 在 的言語、有心 的 色沒有分 、執 同 是意識 意 圓 智慧 0 著 識 滿 之中 、妄 經中佛說 報 ,非報 是清 身是 别 想 ,所謂是意地 ,而眼識 淨 智慧 意的念頭,一切行為總不出這三類,佛法稱為三業 佛 身 的 ,我們六根的根性是不分別 在 。千百億化身就是我們的行為,行為有身體的造作、有 **,智慧是無分別** 0 「《楞嚴 見色則 「智慧」一詞 中才有 有分別。不分別的是智慧 經》中,就 分別、執著 的 比 ; 較 從六 世 難 懂 間 、妄想 根 的 , 因 的 的作用 。譬如 聰 為智慧與 明是有分 , 而 ),就 , 我 當中指 智慧 是圓 別 們眼見色 世 出 中決定沒有 的 間 我 滿 的 。有 報身 聰 。三業的 們的真性 ,見性 分 明 別 並

吾今為汝說 提 若 離 0 聽 本 吾偈 性 ,別說三身,即名有身無智;若悟三身無有自性 曰:自性具三身,發明成四智。不離見聞緣 ,諦信永無迷。莫學馳求者,終日說菩提 ,超然登佛 , 即名 四智菩 地

六 祖教導他:「離開本性,我們另外說三身,就是有身無智。 若悟三身

菩 永 就 的 緣 超 到 身 性 就 性 無 遠 是 相 本 提 , 明 自 o , 0 0 來 要 不 信 六 瞭 因 經 性 而 能 從 超 中 袓 , 為 具 三身是 且 , , 開 然 是 Signal Control 再 常 說 我 足 就 四 悟 性 登 不 悟 說 叫 : 智 們 Ξ 佛 中 要 後 由 0 身 : 做 也 迷 這 有 去 地 自 不 發 四 四 了 • オ 求 疑 性 智 轉 智 離 换 明 自 可 惑 , 菩 的 而 入 , 見 了 性 句 以說是菩提 不 就 成 識 提 , 起 闡 話 0 , 能 能 同 用 成 , o 緣 說 到 所 時決 直 從 ; 换 四 這 以 , 立接高 外 白 智 Ξ 我 見 個 , 身 定 入 面 話 , 時 並 不 們 , 境 證 識 不 說 會 從 候 不 到 才 緣 佛 可 , 四 離 Ξ 切 可 , 中 果 以 Ξ 智 個 , 身 眾 以稱 開 在 是自性 去 向 身 成 自 0 我 佛 生 , 求 外 又 與 Ξ 性 為大道 要 各 們 法 說 馳 身 0 四 而 修 是 個 日 從 求 迷 : 智 生 0 常 學 悟 都 境 所 的 0 , ٥ 生 我 上 了 有 緣 並 起 關 悟 活 真 自 自 今 中 佛 的 係 Ξ 不 性 見 性 去 為 可 身 是 法 作 非 色 求 以 三身 稱 你 , , 常 用 無 聞 說 不 為 說 有 密 , o 是 聲 但 那 內 偈 自 各 , 切 都 種 圓 Ξ 就 學 你 頌 性 有 o 身 錯 要 種 超 具 說 , 了 諦 的 你 足 當 個 內 ` 四 實 境 見 Ξ 自 頓 自 然 智

耶 通 ? 再 啟 離 三身 四 智之 , 別 談四智 , 義 , 可 得聞 , 此名有智無身也。即此有智 乎?師 既既 會三 身 , 便 , 明 還成無智 四 智 , 何 更問

然 Ξ 身 會得 , 智 Ξ Ξ 通 身 身 襌 既 , 師 然 說 四 智 會 : 就 了 應 , 四 哪 該 智的 有 明 瞭 不 義 明 , 理 四 何 , 智 必 可 還 的 不 道 要 可 理 再 以 請 ! 問 ? 這 和 是 尚 責 轉 開 備 八 示 識 ? 他 成 , 六 何 四 智 必 袓 再 說 , 問 束 : ? 四 智 你 如 成 既

智慧 智同圓鏡 復 偈 日 定 : 是 大 。 五八 大 員 徹 鏡 大 六七果因轉 智性清 悟 0 大 淨 師 , 雖 平等性智心 然這麼說 ,但用名言無實性 , 還是 無病 為他 ,妙觀 ,若於轉處不留情 解釋 察智見非功 四 智 的 義 趣 , 成所 ,繁興 作

果

離

開

Ξ

身

,

别

談

四

智

,

這

124

有

智

無

身

0

這

個

智

不是

真

正

的

智

慧

,

真

正

的

永 處 那 此 伽 兩 首 定 偈 0 頌 , 可 以 說 是道 盡 法 相 , 學 佛 之 人 應 當 把它 背 熟 ,實 在 是 妙 極

達 為 既 了 簡 大 , 0 圓 單 由 由 鏡 這 此 又 智時 首 明 可 偈 瞭 知 頌 , , , 這 真 就 大 個 能 師 正 時候 看得 是 雖 難 然 是自性清淨 得 出 示 來 現 ! 第 為 0 唯 襌 首 識 宗 , 偈 是 的 : 相宗講的大 非常繁雜 袓 師 大 , 對 圓 鏡 的 於 圓 學 智 法 鏡 性 問 相 智 清 宗 , 淨 , 可 , 就 是 他 是性宗說 在 確 , 實是 大 阿 師 賴 甚 耶 口 的 識 深 裡 自 轉 是 通

№ 參請機緣第六 &

能

與

切

眾

生

平

筝

,

以

大

慈悲

Ü

隨

順

切

眾

生

我 是 講 得 執 修 是 病 水 性 眾 我 貪 光 湛 自 清 S. 面 o o 執 生 中 我 明 能 然 只 重 性 淨 • , 我 清 清 迷 間 相 要 ` 轉 要 , 0 執 是 破 痴 有 清 相 第 就 淨 , 的 我 是 法 之 分 這 是 楚 形 ` 七 原 們 容 我 我 後 第 ? 兩 楚 兩 末 則 在 執 詞 見 頭 七 種 看 慧 , 那 切 性 , 這 生 末 執 明 海 到 , , 宗 ` 識 這 第 我 那 著 個 瞭 水 就 襌 是 為 經 七 慢 迷 識 而 底 好 師 , , 平 修 典 識 執 執 , 這 這 像 解 如 等 , 自 , 是 著 就 這 很 就 這 水 釋 如 性 對 性 轉 些 真 第 是 : 不 4 , 不 清 於 0 確 容 帶 成 我 水 做 入 動 末 淨 平 實 易 質 識 們 湛 到 ジ 0 那 自 Signal Control 湛 等 是 境 的 非 打 的 而 識 性 , 性 見 真 湛 寂 常 然 Signal Control 破 , 清 亦 的 然 裡 所 分 清 空 , , SUN o 是 性 淨 空寂 有 也 寂 的 於 以 潔 \_ 質 修 ジ 是 它 就 大 分 病 圓 的 , 是 大 是 是 時 病 他 , 圓 , , 執 圓 , 轉 虚 圓 是 有 所 因 候 明 0 著 鏡 我 成 妄 現 為 明 圓 只 四 不 , 智 們 , 無 要 滿 大 的 的 不 動 見 所 我 0 塵 漏 煩 動 沒 把 , , 謂 到 個 我 惱 有 不 即 不 o 人 平 確 的 這 執 常 是 假 入 欠 染 大 真 我 等 字 實 太 個 缺 圓 打 相 相 ` 執 時 實 是 性 清 鏡 多 破 鰖 , , 0 是 候 的 在 了 與 智 淨 智 0 , , 能 法 就 唯 不 Silver Silver 佛 明 何 , 0 , 是 他 我 法 從 破 識 無 謂 可 可 o

其 家 有 沒 比 比 了 念 法 夫 執 利 有 小 了 有 都 的 轉 他 o , 還 著 我 對 時 益 利 的 0 沒 會 在 是 有 修 候 益 從 個 , 國 就 想 而 0 佛 家 這 對 ? 人 行 不 大 利 且 , 因 到 法 最 得 要 人 平 别 有 還 裡 益 非 此 修 這 等 大 來 利 是 多 更 常 好 的 , 學中 椿 , 得 益 能 有 講 是 我 國 不 0 的 o 事 佛 家 平 這 推 沒 多。 能 們 巧 , , 與 首 法 對 筝 樣 廣 有 對 沒 把 妙 我 講 我 先 於 有 還 好 别 , 前 0 自己 0 推 譬 處 我 到 六 利 的 不 們 要 因 五 平等 為 益 平 廣 如 起 把 國 , ` 識 有 這 家 等 Ü 到 , 七 與 沒 我 般 我 這 有 家 就 動 我 識 , 第 , 有 是 念, 為 相 \_ 放 必 樁 沒 起 族 人 的 入 好 把 須 要 識 事 有 什 ` 的 境 ら と 處 擴 大 把 情 利 動 麼 鄰 小 無  $\neg$ 界 是 ,有 念 我 我 一層 我 益 ? 里 我 論 大 相 果 ? 要 我 化 相 們 , 做 , 要 地 沒 實 推 這 特 放 沒 想 們 成 什 也 , Ł 有 大 有 麼 放 在 在 可 做 以 廣 別 轉 利 到盡 事 事 以 利 到 個 大 太 修 \_ 深 , 益 情 個 社 家 情 學 做 益 到 小 第 刻 ? 虚 會 我 國 方 去 0 , , , 六 , 家 這 空 這 與 這 都 只 ` 只 面 研 識 家 遍 個 個 要 我 為 國 個 想 顧 來 究 與 家 法 是 們 到 自 講 第 , 了 我 界 我 與 自 我 我 與 這 己 是 解 , 七 這 自 己 一就 我 個 識 0 雖 國 就 起 己 , 個 整 我 是 以 在 種 現 然 對 我 國 相 太 方 比 個 ジ 做 因 於 就 小 動 相 較 便 有 功 地

· 參請機緣第六 &

行為 了 就 物 自 話 化 己 說 , 0 全都是染污 解 這 的 所 , 有 樣 不 0 逐 體 但 比 起 切心 對 漸 , 我 小 放 同 所統 乘 ,全都是不清淨。 大 時 們 整 更要 人 , 統 這 破 個 我 都清淨;第六識若是不清淨、不平等 是 看 地 球 執 到 個 外 的 ` 破 很 太 一 切 法 好 空 所以這個關係非常之大 執 的 眾 ` 修 他 生 , 方 行 方 , 法 方 世 要 實在是 法 界 以 平等 也 , 我 是 巧妙得 執 我 ら と 去 不 們 對 自 必 待 太 破 己 多 平 , , , 連帶 筝 自 要 o 第 把 然 ジ 所 六 中 就 他 有 識 化 所 看 清 掉 成 現 ジ 理 之 淨

智? 辦 察 本 如 智 智 果 它 , 成 因 切 0 為它是果 分別 的 妙 所作智是後得智 成 事 觀察智見非 所作 用 切 , 地 法 智同圓鏡 前 而 上 五 轉 不執著 功 識 轉成 成所作智正是根本智之後的後得 , 妙觀察是講第六意識 ,這是講 ,沒有妄 智之後 , 前五 念 都 , 能 叫做成所作 識 0 在 分 成」是成 別中得 ,第六意識 。成 到 所作 智 就 自 的 , 在 為 大 作 , 何 作 用 這 圓 鏡 是 同 就 智是 是 就 大 分 是成 圓 妙 别 鏡 觀 根

果 地 上轉 第二 首: ,我們最著 五五 入 重的就是第六識 六 七 果 因 轉 , 這是講 、第七 識 轉識 , 的次 因 為它是在因 第 , 前 五 地 識 上 ` 轉 第 Л 0 簡 識 是

沒 轉 是 極 的 大定 當中, 有 轉 處 說 , 動 識 你 , 我 , 念 不 懂 成 再 得 智 們 0 退轉 不為外境所惑 的最 這 在 繁 個 日常生活 名 初 , 是講染境雖然多 這就是 詞 方 ,要離 便 中 0 不留情 , 開 但 要 (練習六 這 用 個 名 o • 名 言無實 字 根 境緣非常複雜,可是我們的心永遠是在 繁興永處那伽定 相 接 .。「若: 性 觸六塵境界不 , 我 心於轉處 們 不 , 雖 要被 分 不 -留情 別 然繁興 經 ` 的 不 執 言 , 語 著 , 可是 文 悟 , 字 這 悟 並 至 所 就

隨 通 形 頓 ·悟性智遂呈偈曰:三身元我體, 0 起修皆妄動,守住匪真精;妙旨因師曉,終亡染污名 四智本心明;身智融無礙 , , 應物任

得 o 智通禪師的開悟,是 智 通 襌 師聽了大 師開示之後 得力於千餘遍的讀誦 恍 然大悟 ,於 ,這一點希望大家特別留意 是他說了一首偈 道 出 NO

僧 何 來 智常 ?欲問何事?曰:學人近往洪州白峰山禮大通 , 未決狐疑 ,信州貴谿人。髫 ,遠來投禮 年出家,志求見性 ,伏望和尚慈悲指示 。一日參禮 0 和尚 師 ⊟ : , , 蒙示 彼有何言句 師 問日 見性成佛 · · 汝從

名 真 性 極樂世界 丈室請 猶 曰:汝見虛空有相貌否?對曰:虛空無形 知 問 如虚空。返觀自性了無一物可見,是名正見;了無一物可知 無有青黃長短 ,亦名如來知見。學人雖聞此說,猶未決了,乞和尚開示 :如何是智常本心本性?大通乃曰:汝見虛空否?對曰:見 0 曰:智常到彼 ,但見本源清淨覺觀圓明 , 凡 經三月 , 未蒙 宗誨 ,有何相貌?彼曰:汝之本 ,即名見性成佛,亦名 , 為 法 切 故 <u>,</u> 夕獨 0 , 是

導 是 的義 聽 溪 來參禮六祖 「學人最近曾經到過洪州白峰山見過大通和尚,承蒙大通和尚指示見性成佛 智常本心 。」大通和尚說:「你見虛空,有沒有相貌?」智常說:「虛空無形,哪 。」智常說:「我到那個地方,大概有三個多月都沒有承蒙大通和尚的 , 求 因 趣。雖然和尚這樣指示,心裡總不免還有一些疑惑,所以我老遠來到 智常禪師,少年出家卻很有志氣,從小就以明心見性為志 為我求法心切,有一天晚上,就獨自一人到方丈室見和尚 和尚慈悲指示。」六祖問他:「大通和尚為你說些什麼?你講給我 ,六祖問他:「你從哪裡來?到我這裡來想求些什麼?」他說: 本性?」大通和尚說:「你見到虛空嗎?」 智常說: 「我見 願。有一天他 ,請 問如何 開

請機

緣第六

物 說:「大通和尚這番話,我聽了以後,依然是不明瞭,求祖師開示。」 源 有 清 可 相 淨覺 見 貌 ?」大通 這這 觀 就 圓 明 叫正見;了無一物 和 , .尚說:「你的本性就像虛空一樣 即名見性成佛,亦名極樂世界,亦名 可知 ,這 就叫真知 0 ,只 無有青黃長 要 如來知見。」 你 返 觀 自性 短 , 但 了 智常 見本 無一

無見,大似浮雲遮日面 師 瞥然興 :彼師所說,猶 ,錯認何曾解方便?汝當一念自知非,自己靈光常顯現 存知見,故令汝未了。吾今示汝一偈:不見一法存 。不知一法守空知,還如太虛生閃電。 此之知見

是毛病。為什麼?無見還是一法。「大似浮雲遮日面」,心裡有個「無 見」,就是一片浮雲,把自己的真如本性遮蓋住,所以你不能悟入。「不知 能 無見」,諸位要特別留意「存」字,不見一法是對的,你存一個「無見」 法守空知,還如太虛生閃電」,這是承上文「無一物可知」而說。但是, 開 悟。我現在再指一條路給你。」於是,大師說了一首偈:「不見一法存 六 袓 .說:「大通和尚對你所講的這 '些話,裡面還存著有知見,所以你 就

是 謂 緣 與 所 這 守 太 不 要 就 虚 錯 迥 不 空 可 是 就 無 知 自 認 空 脫 知 以 是 不 根 知 何 生 執 知 , 曾 塵 如 其 曾 閃 守 太 解 如 非 解 虚 電 空 兩 , 佛 得 靈 頭 楞 方 知 , 空 方便 樣 ,若 光 嚴 便 坐 自 就 獨 斷 經 知 0 不 「太虚空 法 耀  $\checkmark$ 見 , 執 , 生 云: 與 守 這 門 以 , 閃 無知 個 知 這 ら い 0 電 性 時 統 個 汝當 無 無 候 統 空 知 「此之知 見為是 比作真如本 染 都 知 見 ら と 性 立 要 , , 一念自 豈 才 知 離 本 ,而 一不像 自 真 開 , 見瞥然 圓 是 知 正 0 性 失去見性 成 的 無 非 木 清 般 • 石 o 明 , 典」,這 淨 本 若 自 所 己 閃 樣 以 光 經 0 靈 的 電 明 **>** 嗎 , 一光 捷 我 ? 只 云 , 個 便 要 靈 們 : 常 徑 你 知 是 我 光 必 顯 , 為 見 們 這 障 獨 須 般 現 空 若 忽 擺 耀 要 就 礙 知 是 然 無 把 所 脫 , 這 生 若 襌 知 錯 障 樁 家 你 切 知 認 了 , , 像 無 事 不

悟 常 頭 聞 , 偈 寧 越 己 . 昔 , 心意豁 時迷?自 然 **,乃述偈曰:無端** 性覺源 體 , 隨照枉 起 遷流 知見 。不入祖 , 著 相求菩提 師 , 0 茫 情 然 存 趣 兩

0

,

智常 聽 六 袓 這 段 開 示 後 , 豁 然 大 悟 ! 於是 , 說 了一 首偈 無 端 起 知

障 覺 是 有 兩 知 頭 接 句 照 礙 ᆸ 入 , 以 , 守空 (受指 是 著 著 了 處 前 0 0 萬 所 相 歌 相 的 o 知 求 是 導 頌 物 自 智 以 過 菩 六 ; 性 常 迷 失 , , <u>.</u> , 袓 真 必 提 , , 又 定 開示 枉 這 就是 哪 確 。情 正 說 依然 實 兩頭都是障礙 要 有 : 是 求 是 存 之 大 著 -1 是 德 開悟 冤 覺 無 相 自 趣 1,「不 念 枉 求 端 的 性 覺 向 根 生 悟 , ,是 覺源 冤 源 於 的 起 , 枉是說念念遷流 , 稱 寧 兩 入 道 的 ら と 體, 兩頭都不能悟入 裡 頭 袓 理 知 越 作佛 ? 昔 。
「兩 師 見 一念 隨 ·你要想 室 時 0 照 學佛 不生 ,茫 性 迷 紅遷 ? ,亦 頭」,一 然 開 , 之 流 而 這 趣 稱 這這 悟 人 0 ٥ 最 نن 兩 , 四 是 不 個是 頭 白 地 怕 你 切 入祖 講 境 有 0 的 偈 「存無 , 界 凡 這 就 的 師 夫 若 隨 了 一念 是 大 室 著 地 了 意 沒有到 照 見 的 分 就 相 , 茫 是 是 境 明 , , 隨 然 菩 袓 界 開 說 , 著 趣 這 提 師 悟 他 個 這 後 見 才 的 自 兩

小 常 乘 汝 日 , 悟 觀 問師 法 自本心 法相 解 義 曰:佛 是 , , 莫 中 著 乘 說三乘 無所得 外法 ; 依法 相 法 ,名最 修 0 ,又言最 行是大 法 上乘 無 四 乘 乘 上 。乘是行 ; 乘 ,人心 萬 ,弟子 法 自 盡 未 有 通 , 解 不 等 , 萬 差 在 , 願 法 0 見 為 爭 俱 聞 教 備 o 汝 授 轉 , 須 誦 0 切

問 吾 也 0 切 時 中 自性 自 如 0 常 禮 謝 , 執 侍 終 師 之 世

門 放 煩 法 要 性 就 就 理 時 著 是 是 號 下 門 , , 觀自 , 中 所 無 叫 希 , 重 觀 這 佛 在 有 都 論 返 反 絕 照 望 本 闡 很 無 法 的 就 講 觀 般 袓 襌 松容易成 ジ 障 多少法 觀 闡 叫 間 也 ; 若 師 師 自 , 念 斷 要 礙 自 《心經》 開 0 問 不 佛 放 都 在 性 , 本 示 六 著法 門都 Ξ 不 起 下 就 · 山 , 0 袓 輪 來 般 執 性 0 0 所謂 相 六祖 著能 「莫著 體 譬 了, 成 不 0 經 空 離這 如 無 論 這 佛 , 念 我 , 我 上 說 中 0 「照見五蘊皆空 法 所謂 如 的 道 們俗話說「放不下」 外法相」 個 句 , • 常 此才能得到一心不亂 們念佛 是 我 原 一 你 講三乘 , 大 。聞是 念 相 則 以 1,不 0 觀 學 乘佛法 , 我 而 **,念佛也得要** 世音菩薩 道 法 無 執 只 們能掌 用 , , 要你 念, 一,度 著 的 要 又 雖然講 所念的佛 耳 懂 說 **公** 無 執 握 根 做 得 最 念 0 著 切 這 代 觀 , 上 ,上品上生 八萬 苦 而 所 表 乘 因 ら い 個 自 Ξ 外 念 相 此 原 厄 本 以 , , 輪 四千 者 的 , 則 叫 觀 弟 , ら い 不 體 法 不 , 反 世 o 子 這 音 法 執 無 即 空 但 相 聞 不 是 種 著 論 門 世 菩 觀 了 , 0 事 緣 修 念佛法 0 薩 所 ` 觀 自 0 解 情 學 無 是 執 佛 我 所 的 本 這 持 量 號 們 就 哪 講 方 以 ら い 個 麻 的 個 法 見 法 道

Ŷ

成 明 義 念 是 真 的 你 你 他 於 所解 能 正 境 能 還 白 而 小 夠 是 華 這 界 解 不 乘 明 切 通 六 無 義 修 嚴 」, 小 萬 樣 達 的 了 知 ら と 袓 其 所得 義 見 法 才 所 解 小 而 經 是 誦 乘 **>** 所 性 無 所 以 , 依 換言 才 法 乘 不 稱 、念方 以 0 以 可是 。「悟 為 , 這 然 然 才 根 能 通 個 法 能 中 是 之 也 性 達 達 大 是最 依 , 你 等 乘 乘 到 , — 别 雖 0 小 哪 法 像 教 這 菩 。 — 人 解 經 , 有 上 念 解 萬 薩 奉 所 義 比 這 僅 個 四 乘人,也是圓滿見性的 依 前 義 境 法 證 樣 依 行 , 0 乘 Ξ 法 你 的 界 是 據 ? 俱 的 面 0 修行 沒 法 乘 人 備 行 境 中 目 \_\_\_ 四 界 有實 種 要 華 確 是 幇 乘」,悟是 之 乘 是 要 實是 到 這 助 經 所 0 , 法 是諸 進 》,如 這 這 解 見 麼 大 行 是 有 步 個 來 乘 , 所 兩 、耳 , 從 境 白 解 , 佛 一等 的 , 人 界 菩 也 話 。最 以 覺 果 不 之 Signal Control , 法 幇 說 他 薩 只 悟 但 所 有 , 前 的真 來 有 必 上 能 知 助 的 聞 差 你對 其 須 容 乘 行 境 依 面 而 , 别 界 是 易 然 — — , — 法 正 , 且 而 而 行 境 但 修 於 而 還 , 勤 , 說 並 界 佛 萬 誦 解 行 不 不 誦 <u>۔</u> 切 做 你 不 所 知 不 起 法 相 , 非 少 經 其 染 來 盡 應 必 無 解 說 0 你 典 定 自 法 義 的 所 他 難 , , 通 見 證 離 是 是 相 己 雖 , 以 聞 , 現 必 義 親 得 切 然 然 知 輔 轉 在 是 得 對 理 證 法 其 相 0 ,

狗 給 , , 個 有 맫 廟 他 聽 過 道 一天,有 裡 來 做 過 這位 參 , 給 早 去 請 晚課 的 機 牠一 出家人一聽之後 一位 住 緣 第六多 ,還像住持 持,轉生投 番開示,告訴牠:你現在的身分不一樣 和 到 ,心裡 尚 狗 一樣 胎了。 就明白, , 到 牠還帶有前 打 三皈 這隻狗是 牠 就 退

是 道 出 煩 說 惱 ジ , , 身心 家 身雖然沒有出家,他的修行果證與真 不出」,這沒有用處;「心 離 開 、要出 佛 妻子、眷屬 俱 ,當然最 出 生死家 ,他才能有大成 好是要出家 、要出 、田宅 無 形式之家 明家, 。 一 出 出 就 身 這 ; 並 , 不出」,譬如一些在家居士 家」的意 就 個 是此 正 問 不 ·重要 題 出家人並沒有兩 才能 地 思 ,要 , —, 講的「一切不染, 解 決 緊的是 家」是指 。蓮 樣。 池 要 大 Ü 枷 , 真 師 鎖 出 他 正 說 之 離 出 Ü , 要 家人 諸法 裡 身 向 出

相

, 他

無論修哪個行門,都會有卓越的成

績

素 這 講 了 狗 吃 這次 而 在 南 且每天早晚課牠 部講 經,有一位同修告訴我:高雄妙藏寺養著有一 外面的出家人到這地方來,大家就把這 都參加,到打三皈依牠就 生的習氣 退去。這 (有來 出 ,你已 隻 去 歷 狗 了 條 件 的 0 , 的 這 還 事 傳 經 , 狗 奇故 情很 不是住 位 知 必 定 這 道 和 條 事

想。這隻狗 早晚課做完 必 須早晚課做完才可以離去。這隻小狗很乖,聽了之後,果 ,牠的業障還並不太重,雖然墮到畜生道,牠還能帶著前生濃厚 牠才離開。由此可知,修道之人,若不能了道,後果是不堪設 然以後每天

的習氣

。如果罪業深重,墮地獄、墮餓鬼,就不堪設想。

會減 染,離諸 償還無量劫來與一切眾生的債務恩怨,我們要想報答他、要想了結它,最好 的辨法就是修道要證道。换言之,你能真正往生西方極樂世界,問題就解決 生 了,你的 見道 西 方極樂世界。古德說:「一子成佛,九祖升天」,我們若是為報恩、為 少。你要想了道、要想往生,此處幾句話要特別記住,就是「一切不 由 ,心不清淨就得不到一心;換句話說,你在果地上就不自在。 此 法相」。念佛、修道,最重要的是清淨心、平等心。心不清淨就不 恩也報了,債也償了。如期不然,恩不但不能報,債務只有增加不 可知,修道之人,唯有了道(證道),在念佛法門來講就是確定往

以修。「乘」就是行,就是講的修行,不在口爭。你必須要自修,不要問 祖大師在此特別告誡我們,最上乘的法,不是我們不能修,人人都可

禪師聽了六祖開導之後,禮謝,侍從大師,一生追隨都沒有離開 我 切 時中 , 自 性 自 如 , 認 識心性之後, 湛然不動, 本自如如 0

僧 i 志道 , 廣 州 南海人也 0 請益曰:學人自出家, 覽 《涅槃經》 十載 有

餘

,

未明

大意

,願和尚垂

誨

0

佛 用 種 經 是 祖指導 得 法 有兩 這 佔 劉宋時代譯的 志 麼深 有 道 相 種譯本:北涼時代曇無讖譯 禪 當重要 、這麼勤,對於《涅槃經》的大意還是不能明達 師 到曹溪請益,說 的地位。志道禪師在 ,三十六卷,稱為南本。此處是指北本四十卷 明自己出家以來都是讀誦《 ,四十卷,稱 這 部 經用了十年多的 為北本《涅槃 涅 時 槃 ,於是到曹溪請 經 間 , 雖 經》 經 ,在大乘 ; 另 然功夫 涅 槃

於 師 此疑惑 曰:汝何處未明?曰:諸行無常 0 ,是生滅法;生滅滅已 , 寂滅為樂 0

六 祖問: 「你對這部經哪些地方有疑惑、不明瞭?」 志道說: 「諸行無

犧 說 的 不 滅 起 為 經 , 中 來 ? 他 來 遠 法 牲 , , 0 非 出 有 Ü 生 ° L\_\_\_ 這 是 佛 的 常 我 裡 生 我 羅 他 \_\_ 生 地 四 都 這個 已經 說 感 恐 在 則 句 方 可 來 剎 滅 願 非常 一個 公案 :「一首偈 怖 供 意 到 說 以 法 , : 修行人聽到這聲音就 。來到 非 ; 生 為我作證。」 養 捨 餓 就 了 常 沒有佛法 著名,古 我 身 ,世尊在 問 驚奇 我 好多天 ?」修行 滅 把 羅 吃活人 雪山 身 滅已, 剎 就就 體 應當是 :一這 離 的時代,那 大 過去生中修道 供養你。」 ,你要我 德註 他不遠 寂 於是 人說: 的 故意變成 肉 四 滅 兩 。」這 句 疏 句 **,羅剎就為他說出後面這** 為樂。我 常 說 ', 你只有上 到 的 話 處找 羅 一個 時 引 我 地 出 是不是你說 位修行 是一 方 時 剎 來,要等我 他 用 羅 住 ',為 , 找 , 說 說 對這首偈有疑 個 : 這 在 剎 修道 半偈 是出 了兩 人 半偈而 不到人,後 的 雪 告 我 模 山 的?」羅 在《 句話 的 吃 ,帝 怎 訴 ,下半偈 樣 ;羅 捨身就是為 能 飽 人 他 涅 : 釋天主 , 。 \_\_\_ : 「諸 相 惑。 來發 決 剎 槃 信 他 兩 剎 你 是 是 經》 定 你 說: 句 什麼 見到 現 惡鬼 行 沒 為 把 說 無常 第十三 在 這 有 下 個 這 ? ,樣子看 首 大 妄 個 面 「是我 生滅 羅 你 個修行 乘 , 是 偈 語 字 兩 羅 卷 吃 剎 佛 就 白 法 說 在 生 因 剎

白有 疑,確實是將《涅槃經》的中心大意掌握到 寂 滅 為樂 。」這首偈確實是《涅槃經》 最重要的 思想 o 志道禪師對 這

四

則攝 是苦 滅 生滅之體 者 師 曰:汝作麼生疑?曰:一切眾生皆有二身,謂色身 , 不審 , 用歸 同於無情之物 ,苦不可言樂。若法身寂滅,即同草木瓦石,誰當受樂?又法性是 有生有滅;法身有常 體 ,五蘊是生滅之用,一體五用,生滅是常,生則從體 何身寂滅?何身受樂?若色身者,色身滅時 。若聽 更生,即有情之類不斷不滅 。如是則一切諸法被涅槃之所禁伏,尚不得生 ,無知無覺。經云「生滅滅已,寂滅 ;若不聽 法法 ,四大分散 更生 身 也 ,則永歸 起用 為樂 色身 , 全 然 ,何樂 滅

有許多地方 知佛所講的色身與法身是一不是二,他把它看作二不是一,對這 ,一個是法身。」這是大乘經常講 祖問: 曲 你 解意思。 對這 四 第 句 話 個 為 錯誤 何 生疑 ,志道說: 「一切**眾生** 《?」諸: 的 ,可是在這裡 位 細 看志道這 他 幾句 就發生 皆有二身 話 四句偈當 誤 會 就 知 個 道

是 若 滅 個 滅 用 之 又 要說 身 物 這 用 說 的 滅 就 理 0 來享 有 樣 滅 己 滅 解 0 是 即 情 則 不 如 的 都 是 法 法 有生有 受樂?是色身享樂 寂 開 是 攝 體 法 的 體 身有 性 眾 曲 身 滅 。 第 五 , 用 是 解 為 生 歸 用 (法性 , 若 個 意思 樂 常 就 體 法 死 , 生 \_ 切諸法都被涅槃所禁 聽 身寂 , 點 , 法 不 0 更 0 , 就是法, 色身 滅是常」,這是假定的 到 , 斷 生 ,誤會了。 就是法 底 身是 這個講法 他 不 滅 哪一 滅 死 說 , 身) 常 : 同無 的 , 更生 0 性;用是五個 還 時 個 住 不 , 我 情的 身寂 色身 准 是生滅之體 是 的 但是這種誤 候 就是再生 , 許 法 但 無常 止 們 草 身 滅 他 四 是法 大 更生 聽起來似乎很合乎道 木磚石一樣 享樂?若是 ?是 、所制伏 分 一、復 ,就是五蘊 **、會在我** , 身無 散 色身 色身寂 的 , 五 如果 ,這是苦,苦怎麼可 話 生 蘊 知 , 就 這樣 。 一 色身 們凡 (指我 是我 那 滅 無 生 ,它也不會享樂 滅 就 覺 ,還是法 如果 是常 夫常 的話 永 們 , 0 色 連 歸 們 現 生 情 ; 的 涅 寂 五 理 前 ,色身是 受 身寂 蘊 滅 槃經》 滅 看 色身) 這 , 還 實 生 的 起 • 個 , 想 色身 身體 能 ! 來 際 則 滅 同 以 是生滅 云 上這是 說 再 從 有 ? 於 , • 志道 生 樂 :生 似 體 哪 生 行 無 乎 ? 有 且 的 起 `

生死 相 何況更言涅槃禁伏諸法令永不生,斯乃謗佛毀法 前之量,乃謂常樂 常樂涅槃翻為苦 外 師 別 切法為外塵相 , 剎那 有法 ,耽著世樂 汝是釋子 無有滅 身 離 生滅 相 相 。 汝 , ,好生惡死 何習外道 0 , , 此樂無有受者,亦無不受者 今當 終 更無生滅 求於寂 日馳 知 求 滅 斷常邪見而議最上乘法?據 ,念念遷流 , 佛為 口 。佛愍此故 0 滅 又推涅槃常樂 , 切迷人認五蘊 是則寂滅現前 ,不知夢幻虛假 ,乃示涅槃真樂 , 0 言有· , 豈有 和 0 當 身受 合 體 為 現前時 汝所說 自體 角 ; 剎 枉受輪 五用之名? , 相 那 斯 即 亦無現 無有生 迴 乃 , 色身 分 執 , 以 別

他 法 誤 志 ? 的正見。「據你所說 道 , 這 說 六 這是首先指 是 的 袓 見思 一若 說 : 煩惱 「你是佛弟子,你怎麼學外道?外道才有斷 聽 更 明 生 中的邊見 他錯誤 ,色身以外還有個法身?離了生滅再求寂滅?」 是常見,「不聽更生」是斷 的 。六祖 根 源 , 說:「你怎麼可以拿邊見來 然 後 再為他開示 見 , 這這 破 除 見 兩 他 ,才有常 種 的 議 見 邪 論最 解 見 都 見 這 啟 是 上 乘

是 這是 真 清 能 宙 自 此 它 體會這 滅 看 也是 志 淨 人 體 到 相 了 0 道 這 生事實的 這些眾 迷 就 解 相 你 ジ 中 應當要知道 是 不 事 ,虚妄 一不是二 不能體會最 ` 四句偈的 入執著 是 本 能 實 來具 生迷惑 真 顛 現 公別一 真 前 倒 相 、吝惜生死而不能捨棄,依然是耽著世間五欲之樂,病就 足的 大意 。最上乘人要在色身中見法身 相 0 0 ,於是才造業受報 顛倒 於是 所 上 。《金剛 ,佛陀是為一切迷惑的眾生,這些迷人都是認五蘊和合為 切法為外面 乘的原因,他 以 。六祖說:「你又推測涅槃常樂,而 , ,於是示現在世間 不 , , 終日 但本來具足 把常樂涅 經》云:『一 Ü 外 的境界相 求 槃 , 不曉得色身與法 枉受輪 法 翻 , 從來 為 0 ,指示、說明涅槃的真樂 苦 佛陀對於這些人 切 ,貪生怕 有為 相 也沒有失掉 迴 ,要在生滅中見寂滅 , 0 常 三界六道所 法 , 如 死 身是一不是二 樂 我 ,念念遷流 滅 夢幻 ;可是 淨 非 說有一個身去受 的 常 泡 謂八苦 大 慈憫 影 涅 , 迷 ,生滅 槃是每個 , 0 了之 這 ك ` 不 晓得宇 Ξ 因 不 才能 忍心 與寂 苦 後 為 在 用 ,

是

則

寂滅現前

。」這幾句話就是解釋

《涅槃經》這四句偈

0

「剎那」是

極

短

袓

說

:

|涅槃真樂,

剎

那

無

有

生相

,

剎

那

無有

相

更

無

生

滅

可

滅

參 參請機緣第六。

薩 前 相是 實相 到 地 在 兩 那 至 切 的 菩薩 佛法 薩 事 法 句 之 少 時 中 話 與 不 0 間 0 ,「無生」 可 間 生不減 講 如果 品是等覺菩薩,上品是如來果地上的境界。「生滅滅已, 理 ,這個 這是五 七地菩薩是下品無生忍,八地是中品無生忍,九地是上品無生忍 可見,我們見一切法 沒有生相;「 以 0 更無生滅可滅」,沒有生滅可滅 彈 的實相淺深而分。無生忍是第 ,這個境界就是屬於無 佛 明白 四次 經 地位 。一般在佛法講 講 忍中最高 是指一切法 ,真正 , 這 相當高 彈 /是講 剎 指 悟 那 有六十剎 的地位 · 極 無有滅 入 , 就 的生滅 無生;無 短 仁王經》中將菩薩分為五 暫的時間 ,見到不生 ,寂滅忍的菩薩 生法 見一 相 那 · -相 切法 ,滅是消滅 生當然無減 忍的境界。所謂 ,這是虛妄 。一刹 四 彈 ,功夫又進了一層,「是則寂 類,也就是七、八、九地這三地 不滅,在菩薩地 指 不生不滅 時 那 間 0 的 無有 很短 , 剎 。一切法 下 ,這是 。 見 品寂滅忍是第十 彈 無 那 生 **灬生法** 到 類 之 相 沒有見到 不生不減 間 得 ,這五類是根據見 位上來說應該是 ,「法 切法 也 ,生是 快 沒 的 寂滅現前」 人有滅 不生不滅 話 真相 」是指 生 , — ,這是真 地 起 相 的菩 秒 滅 ,真 。這 , 剎 的的 現

覺 是 寂 人 滅 但 見 忍 菩 無 薩 明 滅 的 境 , 界 不 見 0 無 傳 明 生 ら と 法 0 要》 諸 佛 菩薩是 云: 終 聲 日 聞 生 人 見 而 無 無 生 明 生 , 滅 , 而 見 無 無 滅 明 ; 滅 無 0 生 緣

滅

這

是

大

乘菩薩境界

o

맫 種 的 說 沒 誤 有 涅 别 種 會 槃 受 的 六 惡 還 者 生 ` 袓 禁 業 很 疑 說 大 伏 也 o , 諸 沒 造 的 這 有 當寂滅 錯 法 作惡業 個 誤 不 , 過失就 受 , 114 這 者 , 正 現 前 切 , 太 是 受 個 諸 的 大 大 與 法 錯 時 了。 師 永 誤 不 候 當 遠 受 此 , 六祖這 亦 地 前 都 不 講 生 說 無 , 的 不 不 現 , 一番開 這 一镑 但 上 前 障 乃 , 之 佛 是 哪 量 礙 示 毁 自 有 謗 , , 法 佛 己 這 什 實 正 麼 叫 ` 際 ; 知 謗 做 上 常 自 正 法 體 就 己 見 五 樂 0 是 不 用 , 0 開 信 這 ? 恐 這 導 是 怕 更 , 個 我 還 還 很 何 樂 要 造 大 沢

實 乘 吾 人 ? 偈 惟 有 音 無上 聲 過 以 量 為 相 無作 大涅槃 0 , 通 平等如夢幻 0 達無 盝 屬情所 員 取 明常 捨 , 寂照 計 0 不起凡聖見 以 ,六十二 知五蘊法 ,凡愚謂之 見 ,不作涅槃 本 , 及 死 。 妄立 以蘊 , 外 中我 虚 道 解 假 執 名 為 , 外 斷 現 何 0 眾 為

的

得 光 了 涅 若 妄 伽 前 見 底 樂是 之 大 想心 明 ` 經》云:「妄想不生,不起不滅,我說涅槃。涅槃者,如真實義 面 0 , 0 涅 解 這 兩句是 汝勿隨言解,許汝知少分。志道聞偈大悟 第 風 常 生 涅 槃?禪 脫 光 , 就 Ü 鼓 應 一死 槃 對 是 明 數法,逮得如來自覺聖智,我說是涅槃。」古德說:「 首偈 **,具足這三法,就叫** Щ 的清 業 之 治 生 說 相 根 ,捨垢 用 法 死 師說:不造 明涅槃的本意。「無上」是指至高無上。何謂「涅槃」?《楞 :『無上大涅槃,圓 擊 用 門的 業 淨 , — 0 , 而 。」由 ら と 真 無始 藥 取 圓 予是生 常寂滅樂 不 也 明 無終 生死 要 起用想 常 此 寂 把 可 它擺 業 做大涅槃。」《頓 ,這是「常」;從來也不散亂 照 知 死 · , 業 , , ,分別一切法 ,涅槃相如是 就能 脫 佛 , 明常寂 掉 法 有得有證是生死 是對 圓 ,這樣 證得。如何是生死業?禪 照,凡愚 是 治 才能 我 圓 們感業 悟入道要門論》云:「如何 , 不 滿 , 0 纖毫 踴躍作禮 吾 調 , 指 業 I 今 強 起 之 妙 不 病 , 死 分 不能 外外 淨 立 根 言說 別 明 , 而 而退 想 這 這 建 擺 道 S , 0 師說 是 執為 ••· 就 立 脫 0 令汝 劫 法 對 見。離 , 叫 火燒 身、 :求 惑業 明 治 斷 做 的 大 0

· 大

般

先

海

邪

是

涅

離

法

靈 迷 了 鑒 寂 不 照 昧 的 , 這 大 涅 是 槃 ,誤 照, 以為是 這 是 生死。外道 凡 聖 同 具 的 也沒 理 體 有 0 凡 見到事實的真 夫 、ニ 乘 ( 愚是指二 相, 將 涅

著

為

斷

滅

這 可 偏 個 度 執 邪見 些 差 論》云: 二乘」是指聲 有 \_ 第二 盡 些 為 如 屬 須 最 首 , 無作 情 就 重 彌 偈 所 會墮在 山 0 : **一**無 計 見解是屬 聞 , ٦ 不 諸求 與緣覺 ·可執 ,是凡情計度分別 惡 作 取 」的意思是說 \_ 空 空 於 , 這 乘 如 邪見 這 人 芥子。」無作就 兩 , 目 個 , 類 病 雖 小 以 乘 比 然 , 為 執 聖 六 ,是六十二種 連 無 十二 著 者 作 \_\_  $\neg$ 切 的 , 有」還 是偏 功 種 見 盡 德 屬 都 解 在 求 是 也 情 邪 並 空 要 涅 邪 所 一不完 見 計 的 大 槃 見 的 邪 都 0 , ,六 根 見 古 而 全 不 德常 本 十 上 作 正 以 「 無 確 0 , \_ 見 講 。 ~ 死 大 要 是 作 師 本 稍 說 大 ۵ 斷 這 智 寧 稍

名 前 0 面 斷 兩 第三 見 白 是 首 、常見 說 偈 明 写安立 、無作之見,這 六 ハナニ 種 虚 假 邪 名 見 所建 ,何為真實義,惟有過量 裡面決定沒有真實的義 立的 種 種 名 目 ,無 非 理 入, 都 0 是 這是 通 虚 達 總指 而 無 不 取 實 凡 捨 的假 夫

無

作

, 這

是

一 切

邪見

的

根本

多請機緣第六 &

為 菩薩 界 沒 坑 槃 文 不 的 這 有 法 0 捨 的 人 道 才能 塵 真 , 兩 大 兩 ` ` 涅 首偈 分別影 乘菩 墮 實義 二乘 樣 唯 槃 有 在 通 0 0 頌 薩 偏 0 達 過 所 因 事 所 量 真涅槃,這是小 執 對 目 通達之後 而 此 說 著 於 無 人 以 他與小 ,這是 取捨 大涅槃的義理既然通達 , 的 為 無作 , 過量 總而 他又 , 通 乘人不一 小乘的境界 , 達是 如 言之 人」是 盡 乘聖者的 何?他 屬情所 指 , 都 樣 指 通 於 。六祖 達 非 不 , 計 小 執 是 常 涅 無 , 他 著 乘人 槃決定 上 真 人 , 這 說 大 實義 ;《楞嚴 ,不是 涅 不取 「目以 是 兩句是六祖 沒 槃 。真實義誰 取 不捨 平常 有 , 涅 為無 取捨 經》云「 圓 槃 人所 o 明 , 為 作 常 , 佛常 說二乘 他 能 見到 什麼?我 寂 , 內 度量 不 照 說 ? 與 守 取 , 聖 佛 涅 他 的 唯 幽 墮 們 者 槃 通 有 所 閑 0 看 無 達 這 的 講 , 境 為 也 的 樣 猶 涅

說 瞭 這 世出 四 五 句 第 世 是 蘊 四 間 說 首 展 明 偈 開 切法 法 就 -相 是 以 0 百 五 知 這 法 蘊當中 些過量 五 ,百法 蘊 法 , , 及 人、 就 是 般人所執著的主宰 以蘊中我 這 一切 些大菩薩 法 , 外 的 歸 們 納 現眾色像 , 對 , 我 於五 我執 們 講 , \_ \_ 蘊 五 法 蘊 音聲 真 我 法 正 , 以 通 相 也 外 就是 達 明

省 這 以 略 兩 是 白 雖 話 切 然是說 境 代表:「外 界 相 , 境 兩 白 現眾 界 , 相 當然統統都包括了,因為前面有一句「五蘊法」, 有人事 色像,一一音聲 環 境 、物 相 質 汉環境 。」這 、自 是 說 然 環 色與聲 境 , 這 ,香味觸法 些 在 此 地 後 都 也

面

只

說

兩句作代

表

光 起 作 是平等一如,《 這 相 切 是 捨 明 凡 法 如是觀。」一切有為法 的真 情 遍 說 又 遍 第 錯 聖 佛 照 十 明 五 實相 說 方界 智的 聖 了 首 , 一哲的 涅 就 偈 樂是 是 見 , 也 , 「二邊三際斷」,兩邊不立,「三際」是說 : 金剛 見解 『平等. \_ 解 圓 為 明 切 就 0 常 心若 是 ,曉得 對 平 經》云:「一切有為 治眾 筝 寂 平 如 等相 平等, 夢幻 照 , 就是五蘊 五蘊 生 的 無 境 ,不 生 彼 , 血與我 界 不 死 我 也 就是萬 分高 病 現 相 法 起 前 ,也就 以及色像音聲 凡 根 0 。 — 聖 , 生 這 下 法 見,不 個 法 , 不 皆 是 死 時 即 ,如夢幻 作涅 既 候 如之 與 百 離 眾 法 作 , 槃 本 生諸 相 ,這 。 你 , 涅 , 解 源 如 泡 槃 這樣 果還 清 作 影 佛 是包括一切 解 如是 淨 世 ,如露亦 , 二 過去 存一 對 界 當然就 ジ 邊三 於 山 , 觀 常 個 大 河 ,才能 萬 現 涅 如 際 涅 自 , 不會再生 槃 槃 有 圓 電,應 法 斷 見一 的見 無 滿 相 , o 取 都 無 ,

來 o 到 這 個 境 界 , 時 間 與 空 間 是 , 正 是 所 謂 真 法 界 , 在 淨 土 是常 寂 光 淨

土。

們 六 起 性 交 六 他 不 明 用 這 意 有 它 作 聞 光 起 本 首 凡 根 識 用 大 分 夫 接 偈 , 第 念 師 别 是 切 就 不 觸 0 , 六 0 音 第 起 六 講 分 在 , 首 , 六 樣 聲 雖 分 了 塵 證 别 他 偈 意 境 得 有 楞 在 別 用 0 0 覺 嚴 見 識 分 日 想 界 大 切 \_ 常 法 性 正 起 别 切 悟 涅 , 常應諸 0 見 脈 作 生 法 見 槃 不 的 , 活 聞 不 用 起 用 之 , 人 教 分 中 不 想 覺 後 起 切 , 根 , 導 起 分 色 他 别 他 知 的 , 用 别 法 我 有 想 對 就 德 分 的 不 , 是 想 們 於 别 起 作 用 分 , , 而 萬 想 無 就 \_\_\_ 别 這 用 用 自 不 , 我 是 想 想 捨 就 法 \_\_\_ 明 在 起 是 還 們 分 識 切 , 用 0 0 , 0 有 耳 别 所 與 悟 夭 明 在 用 想 根 凡 沒 的 楞 天 瞭 眼 根 以 , 聞 夫 有 嚴 切 人 用 맫 分 , , 它 音 法 佛 不 分 見 經 别 , , 聲 在 别 同 ら い 而 不 用 , 之 ? 見 大 於 云 我 不 在 起 切 , 性 處 這 分 經 若 : 們 起 耳 法 是 教 見 無 迷 用 4 别 0 切 , 闡 導 境 知 想 凡 分 的 想 聞 \_ 不 界 性 我 夫 别 見 人 切 起 , , 起 色 分 不 立 分 這 們 即 在 , , 是 起 鼻 作 就 法 别 雖 這 别 知 , 是 是 白 然 用 尤 就 4 想 , , 其 痴 念 是 與 夭 見 用 用 嗅 o 是 無 我 聞 第 天 性 ,

位 就 懂 是 得 交 這 光 兩 大 句 師 , 特 六 别 根 提 接 出來 觸 六 的一 塵境界 捨 識 你 用 能 根 這 ; 樣 用,這 凡 夫與佛的 就 是 差 楞 別就 嚴 經》 在 此 的 地 宗

發 兵 山 都 尚 這 山 現有 首 從 大 相 為 殞 劫 燒 Ĭ 我 科 風 災 擊 , 偈 第 新 終訖 經 是 國有 瘟 學 風 們 七 , 大 鼓 星 證 • 說 疫 裡 首 火 實 護 得 說 , 乾 動 出 何 明 偈 常 這 饑 , 0 國 到 明 , 現 : 品》 饉 我 坤 佛 須 這 , 證 0 -毎 , 實 法 個 彌 個 們 洞 劫 這 使 講 說 崩 世 天 用 然 世 , 火 我 也有 就 o 明 間 我 界 燒 的 倒 天 是講 們 文 壞 須 們 大 , 縱 海 0 想到 這 底 確 我 的 許 望 彌 然 Ξ 多 遠 成 實 災 們 遭 形 巨 個 , 第 海 狀 星 鏡 住 世 遇 相 以 風 , 界有 三次 壞 信 。 — 球 觀 到 水 天 , 鼓 都 毀 察 大 這 災 文 空 山 風 滅 大 的 為 世界大戰 望遠 成 劫 些 ` 相 事 大 灰 難 空 住 風 , 擊 是毘 情會 這 災 鏡 的 劫 颺 壞 , ,真常寂 空 與 就 星 的 0 0 • (核子 是 這 天 ,有 發 火 嵐 證 球 觀 龍 得 樣 災 察 大 世 生 , 的 界 星 大 寂 都 , — 風 福 滅 事 Ξ , 佛 的 球 盡 滅 樂 達 争) 情 災 個 成 之 經 到 就 , , 山 講 是 , 在 了 星 住 於 的 人 涅 壞 中 極 球 的 世 劫 不 槃 是 如 小 處 的 空 界 今 難 相 凋 相 果 指 Ξ 爆 天 喪 干 0 0 , , 如 毎 科 災 這 炸 須 。二儀 經 0 學 彌 風 云 個 必 天 0 鼓 會 在

多請機緣第六 \$

槃寂 才 災 是 惕 現 個 起信捷要》 如來所得之法 代 的 地 爆 **減樂** 受影響 發 科學都 區 何況是小三災,在這大劫難中, 0 在 草 , ° 現 木 輻 不生 射塵所 在 己 **《**涅 這 云:「究竟樂有二義,一者 經 個 證 , ,真實常住 旧時候 槃經》云:「生滅滅 明 這 落 些動 , 而 的 , 我 地 物 方 且 , 所 們最 這 就 必 造成 然 個 **(要受飢** 以 要緊的 劫 叫真常 難 原子病 唯有證得真常,唯有生滅滅已 距 己 離 餓 就是要真正證得「真常寂滅 之苦 我 , 、無上菩提覺法 0 , 這 寂 們 、楞嚴 滅為 愈來愈近 0 就 佛 是 樂 經》云:「獨 佛 經 講 法 0 講 的 , 佛 樂 這是我 大 的 說 Ξ **,二者** 瘟 災 疫 妙真常」 縱 們應當要警 0 的 小 然 樂」;這 、無上 同 是 Ξ 時 大三 災 , 他 , 涅 這

這首偈是說明說聽的方便以及態度 第八 首 偈: 『吾今強言說 ,令汝捨 邪 見 , 汝勿隨言解 , 許汝知 少分

師 行 !思禪 當 何 落何階級 師 所務 姓劉氏 ,即不落階級?師 ?曰:聖諦尚不為 ,吉州安城 人也。 ,何階級之有?師深器之 汝曾作甚麼來 聞曹溪法席盛 ? 曰 化 , 徑來 :聖諦 參 禮 ,令思首 亦 0 為 遂 問 0

眾 日 師 :謂曰:汝當分化一方 , 無令斷絕 0 思既得法 , 遂 口 吉州

原

Щ

弘法紹化。諡號弘濟禪師

0

問 然 十信位、十住、十行、十迴向、十地、等覺,五十一個 袓 了 不 為 他: 就是頓超。所以,他請教的目的就是要學頓超法門,不要漸次修學 , 我 請教:「 沒 有 諦 。」聖是 就 一無 像大眾當中的班長一樣。有一天,六祖對他說:「你與眾 分別 '也不著。」這個境界相當高。六祖說:「你落什麼階級 尚 思禪 和亦 你曾經用過什麼功夫?過去是如何修學?」行思禪師說:「聖諦亦 、有證 不 執 應當怎樣去做,才不至於落在階級裡面?」階級是指菩薩位 為 師,聽說曹溪法席非常殊勝,於是就 ?無得」 著 指 , 諸 ,哪裡還會有什麼階級?如《心經》講的「無 ,也有階級;行思禪師的境界是無修無證 何階級之有?」這話說得非常透徹。有凡、有聖才會有 佛。 。六祖 聖諦就是無漏的聖解,行思說:「我連這個 大 師 對 他 非常的賞識 , 很 到曹溪來參禮六 器 階 重 , 他 級 凡 。不落階 ?」行思說 叫 苦 聖 集 生有緣 袓 他 他 也離 級 泸 。 六 道 一名 次 向六 ,當 袓 開

行 思 去 襌 師 方 在 弘 六 化 利 袓 座下得 生 , 不 要讓 法 之 後 佛 , 袓 的 回 到 道 古 脈 州 中 青 斷 原 。」意 山 , 在 思 就 那裡弘法 是 叫他去 利 教 生 化 0 諡 眾 號 生 弘

濟禪師

其事蹟

《傳燈錄》

有記:

載

即 侍左右 此不污染,諸佛之所護念。汝既如是,吾亦如是。西天般若多羅讖 足下出 懷 不中 拜 讓 禪 0 師 0 師 馬駒 十五載 師 , 金 . 曰:還可修證否?曰:修證即不無 :甚處 州 ,踏殺天下人 杜 ,日益玄奧。後往南嶽,大闡禪宗 氏子 來?曰: 也 0 嵩 0 初 渦嵩 應在汝心, Щ 0 師曰:甚 Щ [安國 不須速說 師 麼 ,安發之曹溪參 物恁麼來?曰 ,污染即不得 o 0 讓豁然契會 扣 : 說 師 0 似 , 讓 遂 : 汝 至 物

樣 呵 恁麼來?」這 斥 你 是 懷讓禪師說:一說似一物即不中。」這句話對得非常恰當。 的 懷 從 話 讓 哪 , 禪師參訪嵩山安國師,安國 很 裡來的?」讓師說:「我是從嵩山來的。」六祖再問:「 個意思就是,什麼東西?怎麼來的?這句話,我們 不客氣,但是要曉得,這是禪宗的機鋒語 師就打發他到曹溪參扣六 ,也就 祖。 因 等 乍 於 聽 六 為 甚 袓 起 口 袓 師問 來是 麼 試 問 物

參

答覆 以 的 比擬 意 ; — 思 的 ,是 說 ,一般常講「言語道斷,心行處滅。」 直 似一物即不中。」因為虛靈 指 人 Ü , 說 的 是虚 靈不昧 的真 不昧的真如本 心,懷 所以,什麼都說不上來 讓 禪師一 性,是沒有 聽 就 7任何物 明 白 , 隨 相 即

其 污 無 句 免 的 原 師 他各宗也時常引用這 染 染 話 不 則 說 :「修證即不無,污染即不得。」這兩句話很重要,在禪宗非常著 了 決定 ,是諸佛之所護念。你既然到了這個境界,我也是這個境界」 正 說 。「修證 這 時 是 ن , , 麼一答,六祖就了解他的境界。於是再問他:「還可修證否?」讓 沒 常 襌 這 Ξ 裡 有 落 宗 輪 被 才 絲毫 所謂 即不無」,是說 染 叫 一個 不 做 污 空 真 能 這 的染著。這是真實 o 離 如果 修 布 就 兩 نن 施 o 意識 句話 是 到 的 不 、「染污 有 我 但 多 。這 布 染 有修有證 相 施 污 • ! 兩句 即 所 , , 才能得到 就 雖 布 的 不 得 是 話 然 功 施 , 雖 誦 夫 」,必 有 的 變成以後宗門教下修學的最高指導 修 o 物 然 經 **(有修** 這 , 有 相 不善修學的人,譬如修 個 拜 須 , 境 修有 要 佛 以 ,心地是清淨的、是光 界 離 及 , 接 或 染污;若 開 人者禪定 ()受布 分 袓 別 說 沙 施 能 的 , 對 離 乃 到 至於 開 有修 `方; 布 只 此 執 名 施 般 换 而 明 襌 , ,

明 誰 永 渞 地 之 林 指 到 說 師 南嶽 者 ? 嘉 五 前 道 0 , , 0 0 , 年 玄 百 偶 並是受法者。若去 即 , 。 策云 以 懷讓 丈立清規」;這兩 襌 衡 0 達 :我聽方等經論,各有師承。後於 師弟子玄策相訪 覺禪師 般 往 在這 山 摩 若 願 師 , 弘揚禪宗 大師豁 袓 , 多羅就有預言 西 :威音王已前即得 仁者為我證據 十 師 俗 夭 ,少習經論 五年當中 的 家姓馬 般 然體會 老 若 師 多 ,他說:「將來你的門徒中,要出 羅 0 , 7 , 個 中國叢林制度就是道一禪師興起 , 則與偕行 大 與其劇談 。六祖 人的 當然他的學問 留意在 。策云:我言輕 師 精 有 天台 教 ,威音王已後 說 N. 化 一個 0 : \_\_\_\_\_ 正 0 , ,影響中國 預 於是執侍 出言暗合諸 言, 應在 法 、道行一天比一天成 門 《維 般若 。曹溪有六祖大師 你 因 , , 無 師 摩經》 一千多年。 的身上, 多羅 作 祖 袓 o 《維 是 師 自悟 策云 悟佛心宗 襌 的侍 \_\_ 摩 但是現 這樁 的 宗 個 , 盡 : 仁 經 第 熟 者 , 馬 事 \_ 袓 , o |者得 是 在 , 十 , 馬 朝 , 以 0 未 發 四方雲 不 後 在 袓 七 夕 然 法 這

有

證

師

外

明

奉侍

他

須

很

建

代

參

機

緣第六

法 聽 但 識 微 後 的 悟 玩 可 言 是 正 的 方 , , , , , 筝 確 袓 永 於 各 輕 能 正 ら い 以 必 永 一的教學 確還是 嘉 宗 是 後 地 須大徹大悟之人來為你做 經 且 , 講 0 嘉 還 也到 你 大師 方修行有成 論 因 ,可是 年 得 玄 聽 何 相 看 通 輕 覺 福得很 不正 當高 非常謙虚 此 。你若想去 不 0 時 襌 維 到 地 威音王 到 曾 師 現 多 摩 曹溪去 確 來 , 經 在 在還 於是 , 拜 就 經 修學 。玄策說 中 之人 一,他說 聽 訪 佛 國 ,我 開 禮 過 問 沒有人來為我 0 以後 Ξ 禪 拜訪 拜六 他 他 很多法 悟 藏 宗 可以陪你一道去。\_ :「經論 都 : 「請 : 0 , 經 史 袓 暢 證 去 說 論 上 你得 肉談之後 ?曹 師講 拜 明 日 無 是 , ,證 你 訪 , 於 師自悟的, 負有盛名 為我 中講 做 法 溪 解 0 偶 夭 玄策 明你所 (,覺得 證 的 遇 , 四 0 台 印證 ,威 老 六 以 明 止觀 方 師 後 袓 。」就是沒有人 禪 的 緇 悟 音王 是 , 我 玄 師 的 , 法 都 , 覺禪 可 誰 學 素雲集 聽 的是真 是 門 俗 在 生玄 否 佛 ?」玄 說 特 天然 姓 ?」玄 以 師 永 《維摩 別 戴 前 嘉 策 實 , 的 外 有 覺 大 不虚 境 , , 你 有 0 永 來 道 眾都在 策 經 界 研 這 玄 襌 印證 究 策 嘉 。 \_\_\_ 》中開 說 的 說 師 很 麼 正 : 自 說 常 , , 一位 威 一此處 確 : — 浙 己 也 他 到 音王 處 此 我 開 的 悟 善 有 江 , 開 佛 我 悟 不 遊

師 遂 萬 細 : 同 何 策 行 不 來 0 體 大 德 取 , 無 繞 自 生 何 師 方 , 了 而 匝 無速 來 , 振 , 乎? 生 錫 大 而 我  $\blacksquare$ 立 慢 0 體 ? 師 覺 即 無生 : 日 夫 生 沙 , 了 死 門 本 事 者 無速 大 , 具 無 0 師 迅 威 速 儀 如 0 ,

是

如

是

實 威 的 六 這 了 話 傲 有 是 袓 個 本 慢 儀 0 , 意 ? 要 為 無 六 幾 點 , 於 明 思 速 Ξ 傲 他 袓 個 是 玄 千 慢 就 ジ EP 說 , 覺 見 是 威 證 能 0 , 玄 性 儀 說 襌 覺 , 懂 說 體 你 師 繞 , • , 這 就 若 生 何 說 師 入 個 同 是 萬 不 死 不 玄 : 三 道 能 己 講 如 體 匝 策 細 理 是 明 體 生 經 取 行 ? , 到 1 都 ジ 認 無 死 振 , 曹溪參 如果大家能把這 事 見 自 生 錫 如 沒 是 有 大 性 性 , 切 而 禮 ! 了 了 都 立 , ,無常迅 , 生 自 無 得 六 , 速 死 哪 性 循 袓 0 乎?」 大 無 點 裡 規 六 0 事 都 速 還 生 蹈 祖 見 樁 無 就 沒 有 o 矩 說 面 永嘉 事 沒 死 錯 遲 0 的 情 有 與 , 這 你 時 看 法 大 由 速 兩 從 候 重 子 師 個 此 ? 了 白 哪 , 所 說 是 裡 修 他 可 是 修 了 很 來 行 知 以 表 說 講 行 具 的 現 , 人 有 修 體 了 的 o , , 警覺 定 說 行 本 了 即 怎 態 必 會 度 到 無 百 無 麼 須 很 明 要 速 了 生 性 這 具 似 緊 踏 的 麼 足 乎 o ,

見 上 成 性 , 又 就 。 我 談 們若能念佛念到一心不亂 何 容易?所 以 , 佛 祖 常 說 , , 若 與 此 無淨 處講的了生死,境界就 土 法 門,末 法 時 期眾 可以 生 就 接 談 近 不

了

善哉 速耶 玄 覺 方 無生豈 ?師曰:誰知非動 !少留 具 (威儀 五有意 一宿 禮 。時謂一宿覺 耶?師曰:無意 拜 ·。 須 ?曰:仁者自生分別。師曰:汝甚得無生之意 段告辭,師 。後著《證道歌》 ,誰當分別?曰:分別 曰:返 太速乎?曰:本自 ,盛行於世 亦非意 非動 師 ,豈有 0

忍 層 就 去 在 是本來,本來沒有動 得 你 太快 逼 永 確 這 實是 嘉 他 個 。永 了,才說幾句話 回答 時候,玄覺才禮拜六祖。拜完之後 得到 說 嘉說:「仁者自生分別。」這 無生之意 :「無生豈有 哪 就 。」無生之意就是 有 要走?」永嘉說:「本自 意耶?」六 遲與速?六祖說:「誰 祖 無 八,他就 說 話 生 : 「無 問得 法 忍 好 要告辭。六 知 ,他 意 , 非 答 非 動 , 誰 確實是 得 動 ,豈有 當 也好 ?」這是一層一 分別 袓 。六祖 證得無 速 說:「你 ?」永嘉 耶?」本 **然生法** 說: 回

分別亦非意。」這句話說得實在是妙極了!如果用意識

分別,這

別 夫 即 , 是 沒 有 無分別 證 道 , 。分別不 分別與無分別是一不是二,這是真正證 是意;不是意 ,是什麼?是真 如 入佛 本 性 祖 0 的 見 境界 性 之 後 0 我 , 分

學佛

,要緊的也是要趨向這個方向

、這個目

標

他 去 哉 證道歌》 在曹溪住 。永嘉禪師住了一晚,第二天才回去 好極 祖 大 了 了;「少留一宿」 師聽了非常開 一天就大徹大悟。 心,因為 ,六祖特別留他在曹溪 以後 永嘉的境界 回到永嘉弘法利生 ,在 曹溪成為 與 他一 很 有名 住 樣 著有《禪宗集》 高 晚 的 0 大 , 不 師 宿 要急著 說 覺 : 「善 及 回 ,

禪者 策云:汝云入定,為有心入耶?無心入耶?若無心入者 策 瓦石應合得定;若有心入者,一切有情含識之流亦應得定 定時 ?若有出 , 智隍 游方至河朔 ,不見有有無之心 ,初參五 入 ,即非大定 ,聞隍之名 祖 ,自謂 0 策云:不見有有無之心 ,造菴 已得正 問 受 云:汝在 ,菴居長 此 坐 作什 , 積二十年 , 即是常定 麼?隍云 ,一切無情草木 。 隍 0 師 : 入定 , 何 弟 我 子玄

入定 還是無 麼?」智隍 聽 大定。」入的時候有定的境界,出了定,心又散亂了,所以這個定不是大 的境界。他在入定的時候,既非有心,亦非無心。玄策說:「不見有有無之 無心?」智隍禪師說:「我正入定時,不見有有無之心。」這是說明他定中 。「大定」,是我們通常講的「楞嚴大定」 到 不覺就修了二十年。六祖大師弟子玄策,遊方訪 定 ,這是常定、是六定,哪裡還有什麼出入?如果這個定有出有入,就 智隍 ,「正受」就是禪定。於是,他就 智 心入?要是無心能入定,一切無情的草木瓦石都應得定;要是說 切有情含識眾生,包括一切動物,也應該得定。你到底是有心還是 禪 禪 禪師說:「我在這裡入定。」玄策說:「你說入定,是有心入? 師的大名,就到他的茅篷拜訪,問他:「禪師,你在 師最初也是在黃梅五祖處參學 在 , 他非常用功 個處所結 道到黄河北岸河 小茅篷靜修,修 ,自己 以 為已 此地 朔一 定 經 有心 不是 帶 做 得 。 不 什 , 到

的修學,如果對於禪宗根本的理論與方法不能透徹了解,免不了要誤入歧 這一 段 (話我們應當要留意。為什麼?在現今,許多大專同學們都喜歡禪

明 途 師 0 指 智隍禪師在五祖會下住 點 ,修學禪定當然是非常困難,障礙也多。 過那麼多年,都發生了誤會,何況我們 現在 沒有

想 何 為 無對 ;不出不入 。心如虚空 禪定?策云:我師所說 ,良久,問曰:師嗣誰耶?策云:我師曹溪六祖 ,亦無虛空之量 ,不定不亂。禪性無住, ,妙湛圓寂 , 離住禪寂 體 用 如 如 ; 0 禪性無 五陰 0 隍 本空 生 云 , : , 六 六 離生禪 , 塵非 祖

常寂 真實 不變隨 定?」玄策說:「我 師 經》說的「妙湛總持 是 , 人 的 誰?」玄策說: 玄策這麼一問, 無 緣 , 我 作 相 0 執 是 無 就 自然 虚 相 為 妄 上 , 來 遍 的 打 不動 破 說 · 「我 的老師所講 \_\_ 智隍禪師無詞可對 真 切處 , 尊 煩 如 的老 , 不 惱障可 理 五 陰 體 ,「妙湛」 師是曹溪六祖 生不 本 不 ,妙湛圓寂 以斷除; 礙 空 虚 滅 ,六 妄 , 0 二字是形容 塵 的 所以 隔了很久,他說 了解六塵非有 非 , 相 . . . 體 才 有 用 能 用 0 智隍說: 體 如 如 0 如 法 果 這 用 ° . 是 身 我 如 們 教 如 o 妙湛 法 真 我 法 「六祖 我執 正 們 能 身 襌 隨 體 無 師 了 , 以 會 解 緣 相 破 何 到 不 你 湛 楞 體 變 為 的 嚴 然

定。如果是真如本性,出入、定亂都加不上,這叫常定,這叫大定。 障 ?入出是相對而說,有出才有入,有入才有出;有定才有亂,亂了才有 可以除掉。「不出不入,不定不亂」。真心理體本來沒有出,哪有什麼

物 寂 念 是錯誤的。為什麼?真心不生不滅。因此,你生了一個「禪」的念頭 何處惹塵埃」。你若有一個禪的寂靜,有這麼一個享受、感受,你心裡有一 生禪想」。真正的禪,禪就是我們的真心理體 不可以有住於禪寂這個念頭,有住於禪寂這個念頭就錯了。「禪性無生,離 的 頭 靜 ,有禪寂;若你心裡有「我現在已經得禪定,我已經在定中境界」,這 ,這一點非常重要 是妄念; 都是真如本性裡面的染污。「心如虚空,亦無虚空之量」。心要空 禪性無住,離住禪寂」。禪的性,本來就沒有所謂「止住」,因此, 你享受到禪的清淨寂滅,這個清淨寂滅是虛妄的, 。「亦無虛空之量」,虛空之量是心包太虛、量周 ,如六祖所說「本來無一物 不是真實 這 個 也 ,

隍 .聞是說,徑來謁師。師問云:仁者何來?隍具述前緣。師云: 誠如所 界,心中不可以有虚空這樣的度量

俱 北 其 泯 夜 , 0 開 汝 , , 化 性 仴 河 四眾 相 北 心 如 如 如 虚 庶 空 聞 , 無不定時 空中 , 不著 有 空 **.**聲云 見 也 0 , :隍禪 隍 應 於 用 是 無 師 大 礙 今日得 悟 , 動 , <u>-</u> + 靜 道 無 ! 年 心 隍 所 後 得 凡 禮 心 聖 辭 都 情 無 忘 復 形 , 能 響 所 泂 0

這 十 隍 南 這 有 來 ら 有 年 傳 個 靜 像 襌 的 ? 聲音說 天 所 時 的 虚 師 頓 智 修 候 念 空 於 教 , 隍 也 都 六 的 \_\_ 智 頭 , 襌 有 是 襌 有 樣 隍 袓 , 師 感 走 定 言 什 自 襌 , 聽 應 然 隍 的 麼 乾 師 下 , 這 襌 事 應 錯 這 乾 大 不 把 麼 定 淨 前 師 蹟 路 悟 個 用 ? 定 今 出 無 淨 面 , 說 , 天 現 遇 124 \_ 礙 的 , , 得 六 到 十 性 因 0 \_ 就 道 在 年 定 時 塵 緣 六 動 趕 來 中 靜 說 河 祖 不 0 , 緊 北 這 所 即 無 染 了 , 到 得 智 他 自 曹 行 ジ , 隍 番 遍 從 的 性 住 也 溪 , 襌 前 開 本 坐 凡 不 0 來 , 師 的 示 都 定 臥 聖 可 袓 參 悟 居 沒 都 情 以 師 訪 , , 了 住 這 有 不 在 忘 執 說 六 之 地 才 影 是 定 著 : 袓 , 修 後 響 中 能 有 改 , 0 證 地 邪 所 虚 誠 六 , 0 得 禮 歸 方 换 俱 空 如 袓 謝 白 來 這 的 人 泯 你 正 問 士 六 話 的 幾 見 所 , , 當 袓 說 句 性 解 說 入 0 夜 了 於 話 相 你 , , 0 聽 是 是 正 從 不 你 從 如 回 到 道 前 中 到 可 只 哪 如 , 智 要 空 國 以 裡 河 o ,

袓 壇 經 講

北 教化眾生。

得否?師云:我不得。僧云:和尚為什麼不得?師云:我不會佛法 僧問師云:黃梅意旨,甚麼人得?師云:會佛法人得。僧云:和尚還

他開悟 得禪宗的義趣才知道祖師真正是大慈大悲。 他看病人有什麼樣的病,就給他用什麼樣的藥,所以藥到病除。目的是指 有執著,而六祖答覆他的話全是破除他的執著。正如大夫對待病人一 這 ,而不是答覆他的問題。我們在此地看,好像六祖是所問非所答,懂 問一答,全是禪機 。諸位一定要記住,佛法是破執著的。這位 樣 出家 點 ,

所以,祖師傳衣鉢只傳惠能一個人,正因為他沒有執著 是沒有執著。這也正能看出,黃梅弟子三千多人,人人都沒有把執著打破 佛 法?這正是去我們的執著,有執著就錯了。六祖在黃梅得的什麼?得的就 大家 ·都知道,六祖惠能大師是黃梅的傳人,為何他還說不得、還說不會

師 日欲濯所授之衣,而無美泉,因至寺後五里許,見山林鬱茂,瑞氣

往 僧 唐 來 旋 土 禮 , ! 吾 傳 拜 師 振 7 云 錫 大 : 卓 迦 方辯 地 葉 , 正 是 泉 法 應 西 眼 蜀 手 藏 而 人 及 出 僧 昨 伽 於 梨 南 以 , 為 天 見傳六 些 池 或 , 見 乃 代 逹 跪 , 摩 膝 於 浣 大 韶 師 衣 州 石 , 曹 囑 方 溪 辯 忽 汝 有 速

瞻

禮

0

方辯

遠來

**,** 願

見我

師

傳來衣缽

是 師 忽 溪 美 洗 傳 的 指 然 我 的 , 0 , 禪 昨 來 古 六 傳 達 可 有 禮 宗 摩 天 了 蹟 在 袓 惜 服 法 在 他 袓 , 以 沒 夭 , 手 門 師 南 位 直 錫 有 上 大 囑 天 出 到 杖 六 好 卓地 保管 禮 家 咐 竺 今 的 袓 日 服 及 方 國 人 泉 大 , 還 條 僧 辯 , 地 的 水, 師 數 伽 南 在 存 : 如來衣缽。放久了免不了染有灰 想 共有 旁 梨 印 在 面 於是他 洗一件衣 湧 你 度 向 , 趕 六 出 他 , 十 僧 遇 禮 袓 快 就到寺後約五里遠的地方 股 五 伽 見 拜 就 到 服 泉水 條 梨 達 在 大 , 。這是什麼衣 這 是 摩 自 唐 毎 EP 國 大 稱 裡 漸 一條由 洗 度 師 名 我 濯 漸 話 叫 0 方 傳 佛 積 , 的 達 成 ? 四 中 辯 的 , 摩 長 袈 文 大 就 是 塵 是 是 是 迦 裟 個 短 葉 — 中 小 , 佛 四 0 大 於 拼 正 川 當 國 池 的 那 是 衣 他 湊 法 襌 人 , 袈 而 眼 宗 洗 這 裡 想 裟 0 成 方 衣 將 藏 第 個 的 , 辯 風 它 就 服 池 袓 是 代 是 景 如 說 時 洗 袓 佛 曹 這 袓 很 , 相

佛 通 的 不 的 州 袈 袈 曹 裟 方 ,是 溪 便 裟 去 , , 「瞻禮 代 昨 即 夭 佛 在 , 到 代 的 南 衣 相 那裡 印度 缽 傳 0 , 傳 在 看 ,今天就 此 看 在 我 佛 六 們 的 袓 手 到中國廣東 袈 可 上 以 裟 0 想 0 \_ 方: 到 ,方 現 辩 在 北部的曹溪這 辯是個 遠道 中 國 而 己 非 來 經 常 , 傳 目 個 人 到 道場 , 的 第 因 就 六 是 代 , 為 希 當 如 , 果 時 望 你 沒 交 見 到

師 看 乃 方辯 出 汝只解塑性 示 罔 , 措 次 問 0 ,不解佛性 數日塑就真相 :上人攻 何 事業?方 , 可 高 七寸 辯 日 : , 曲 善 盡其 塑 。 師 妙 正 0 圼 色 似師 汝 試 師

有神通

辨

不

到

的

事情

個 從 的 替 樣 事 子 大 什 六 你試 麼 師 袓 袓 事 塑 , 聽 業?」方辯說 塑 六 一尊七寸高 了 這 祖大師看了之後就笑起來,說:「你只了解 \_ 個 話 看一看。」 之後 的 就就 : 像 , 將 我 方 衣 很會 辯聽 曲 缽 盡其 展 了 塑 示 妙 之 造 給 <u>,</u> 後 佛 他 像 , 看 手足 塑得 。」六祖 , 然 無 非 後 常 所 問 像 正 措 他:「上 色 o o 塑 他 對 隔 性 將 了 他 這尊像 幾 說 人 不 : 天 , 了 你 , 送 我 他 平 給 真 這 常

性 六祖當時正色說「汝試塑看」 ,是講的法身真性 , 沒有形 相 怎麼

以真的塑個像來

師舒手摩方辯頂曰:永為人天福田。

出來?方辯錯會是色相,所

根清 佛 要 福 經 可 典 的 以 , 田 永為 淨 所 我 0 六 講 佛 們 見 袓 者 的 人天 要 到 見 是正法 覺 想 佛 塵 到 取得 不染 也 像 福 這 有 , 田 個 見 與 兩 情 。 \_\_\_ , 0 我 到 佛 層意思: 形 所 們 這 佛 \_\_ , 也 以 的 要 樣 句也是獎 , )很歡 提 心地要正大光明; , 佛 佛 第 起 門的塑像具足無量的功德 是 我 喜 們 我 勵 個 , 是淺 的 們 他 就 覺 的 的 摸 老 的意 著方辯 ら い 話 師 , , 見到出家人 也 思 因 , 就是 也 為 ,是 師 有報 造 的 真 教 像是 頭 八如本 本 我 頂 ,有很 反 們見賢思齊 為 , , 我 性 始 告 們 切 的 訴 大 意 眾 就 見 他 的 要 生 到 思 說 啟 發 做 經 , 0 示 無 見 ら い 典 更 作 你 重 到 上 ,

有 僧 舉 0 臥 師 聞 輪 之 禪 師 , 偈 ⊟ : 此偈未明 臥輪 有 心 伎 地 倆 , , 能 若依而行之 斷 百 思想 , , 對 是 境心 加繫縛 不 起 大 , 菩提 偈

用

惠能沒伎倆 ,不斷百思想 , 對境心數起, 菩提作麼長 0

去修 能 長。」這首偈頌是專門對治臥輪偈頌毛病而作,如果沒有臥輪禪師這 ジ 大師這首偈就不必要了。有臥輪的偈頌, ,又作一首偈 不起 ,這是教你「即相離相」,這就入了正法,具足無量功德。 ,不但不能見性 有 ,菩提 位 出家人,舉臥 日日長。」六祖說:「這首偈沒有明心見性,如果依照這首偈 ,說:「惠能沒伎俩 ,可能還有麻煩,會增長無明 **輪禪師** 的偈頌:「臥 ,不斷百思想,對境心數起,菩提作麼 再看能大 輪有伎俩 。」於是他將偈頌修 師的偈頌,這兩首偈 ,能 斷 百 思想,對 首 改一 偈 境

## 因果不空

## $\bigcirc$ 南 頓 北 漸

能 鈍 宗 北 祖 秀 師 介有南 居曹 ,故有南北二宗頓漸之分。而學者莫知宗 北;法即一種 溪寶林 , 神 秀大師 ,見有遲疾。何名頓漸?法無頓漸 在荊南玉泉寺,於 趣 時 兩宗 0 師 謂眾 盛 化 , 人皆 , 人 法 有利 本 稱 南

故名頓漸

是修學 能 陽 北 種 師 别 兩宗 都 大 縣 , 0 有 師 是 當六 的宗旨實在是沒有區 的 人 袓 這這 出 , 人 明 告 北 自 袓 根 沙 訴 面是秀 兩 弘 大 性 見性見得早,有人見得遲 位 大眾說 忍 師 有 大師的法緣都非常殊勝 大 駐 利 大師 師 錫 鈍 在 的 : 「法,本來只有一宗,而是人有南 不同 ,於是就形成 曹溪寶林寺時 門下, 别 ,於是才有所謂頓超與漸修 可是 南 南 , 神 北分化之後 北 o ,一般人稱為「南 兩宗 頓 秀大 超 師 、漸修 ,就是頓與 在 ,學者對 荊 少與法 南 。 \_\_ 玉 門 漸 能 泉 這樣 於 北 也 的 北 寺(今湖 宗 0 沒 秀 區 旨 法 二說 有 分 就 關 , 0 兩 很 南 明 係 只 北 有 難 位 省 面 ,

南

而

辨

然秀 能遠 之智 去 之 , 親 深 徒 近 悟 眾 , 7 虚 往 乘 受 往 , 國恩 吾 譏 不 南 0 如 宗 汝等諸 也 祖 師 0 且 人 吾 不 , 師 識 無滯於 五 祖 字 親 , 此 傳 有 , 衣 何 可往曹溪參決 法 所 長 , 豈徒然哉 ? 秀 日 : 他 ! 吾 得 無 恨 師

與 恨 識 老 眾 識 勵 緣 的 決 門 中 老 師 不 人 , , , 能 嗎 不 宗 師 開 開 0 他 可 ? 能 遠 導 示 有 皇 是 就 我 到 去 說 帝 五 什 , 神 是 你 南 們 袓 親 自 : 麼 的 秀 **| 去參請** 們 若 己 方 近 , 漕 長 大 六 去 能 承 大 如 親 處 遇 師 果 徹 自 袓 親 大 認 , ? 的 • 有 近 師 五 將 大 能 在 神 門 決定自己的悟 機 六 衣 袓 悟 大 京 , 秀 人 在 法 緣 袓 是 師 , 師 大 , 傳 此 , o , 師 往 代 授 這 地 他 他 不 帶 也 往 是 虚 要 大 給 深 得 弘 知 譏 受國 留 德 能 很 悟 的 法 道 處 諷 真 是 在 大 上 , 利 徒 能 0 家 此 誠 他 乘 無 師 眾 生 大 不 地 的 的 所 師 0 , 當 但這樣開示 , 師 恩 智 話 傳 從 我 , 當 中 不 可 德 的 這 自 , 時 有 識 並 樁 己 , 以 人 0 稱 這 字 到 事 無 不 不 為 種 , 曹溪 神 是 定 情 師 如 , 國 情 既 謙 秀 惠 不 來 智 他還有行 六 師 形 然 會 虚 大 能 看 的 是 袓 有 意 , 師 0 大 o , 他 受 於 大 於 差 思 師 五 是 有 個 師 是 武 錯 袓 是 動表 這 他 字 則 說 的 難 , 何 0 會 樣 都 他 我 召 夭 道 況 , 現 集 太 自 自 下 就 的 不 不 不 0 去 勉 后 認 認 因 己 必 徒

→ 南頓北漸第七 →

玉泉來 取 命 :今有盜法之人 , 還 門人志誠曰:汝聰明多智,可為吾到曹溪聽法 為吾說 , 應 是細作 。志誠稟命至曹溪,隨眾參請 ,潛在此會。志誠即出禮拜 。對曰:不是。 師曰:何得不是?對 ,不言來處 ,具陳其 。汝若聞 事 : 0 0 法 時 未說即是 師 祖  $\Box$ , 師 盡 汝從 告眾 心

說了不是

0

曹溪 法 起聽 出 個 的 自 來 命 祖說: 己 法 志誠 令到 不能 大去聽 會 法 有 禮 中 。這時六祖 曹溪 去 法 拜 襌 天 「你是從 六 師 , 0 , 袓 聽 派 你要是有悟 0 他 聽這 到 \_ , 對 法 了之 玉泉寺來的 上堂說法 把 個 學 神 定先要拜老師 個 聰 生志誠 後 秀 話 明 大 , 伶 處 , 當 沒有 師 俐 襌 , 告訴大眾: 「今天有人來 , 然 派 的 應當盡 師 事先 遣 那應該是奸 知 徒 說 道 弟 他 ,沒拜老師 六祖 向六 到 到 心記 曹溪 你 曹溪去受教 指 祖 取 很 來 報告自己 細 的 , 聰 聽 就 0 回 明 ,偷 中之後 是 法 到 , 這 自 也有 0 的 偷 的來 志誠 己 兒來盗 經 的 說 盗 過 智慧 0 來 於 情 法 襌 給 歷 聽 法 是 我 形 , 師 , , 的是 法 潛 向 他 就 就 聽 你 伏 稟 從 隨 六 可 0 這 著 在 承 大 袓 以 秀 替 報 眾 就 我 大 這 細 告 眾 就 當 叫 大 我 中 這 師 到

些話 明 誠 說 可 襌 得 以 師 算是 非 答 常 覆 奸 風 說 趣 細 , 0 同 我 不 時 是 現 也是告訴 在 的 統 統 六 都 我 說 袓 們 出 說 來 :「為 , 正 , 式 說 接 出 何 ?不是 受佛 來當然 ? 法 , 就 他 必 不 是 須 說 要 了 : 人具足 我 禮 六 沒 節威 袓 有 這

師 日 住 心 汝 觀靜 師 若 ,是病非禪。長坐拘身,於理 為示眾?對 曰:常指誨 大眾 何益 , 住 ? 心 觀 靜 長 臥 0 師

儀

有

正式

拜

師

的禮

節

,這是不可

以缺

少的

根 住 中 住 教 ジ 性 間 誨 0 大 , 切 不 六 住 眾 所開 處 佛 不 袓 法 才 住 \_ 問 切處 導的皆是一乘大法 的 是 空 住 他 修 真 ら と , `: — 學 亦 觀 正 , 的 靜 你 不 即 , 尤 是 住 住 , 的 其是 長 處 住 不 老 無 坐不 空 , 師平常怎麼教 高 學 住 , 佛 級 處 不 臥 所 的 。 \_\_\_ 的 住 。 不 謂是 佛 人 定 《頓 功 住 , 亦 法 一切處 夫能 圓 導 , 像六 悟入 不住 頓 你 提 法 們 門 者 道要門 祖 ?」志 到 不 , 所 這 定 , 這 接 個 , 不住善 樣 境 即 引 論》云:「 誠 的 是 界 的 襌 法 惡 大 不 , 師 門真 眾 這 住 ` 說 都 才 有 \_\_ : 是 無 正 叫 切 住 可 處 無 上 他 住 常 上 無 內 以 說 住 外 處 指 不 即

脅頓北漸第七

的 動 現 性 要 就 靜 在 本 是 是 , 差 自 之 之 何 術 明 俗 外 觀之有?所以大師指出,這是病,不是禪 語 話 毫 不 ら い 來說 這這 見 所 釐 動 說 , 失 性 , , 是 哪 。 六 的 才算是真正 之 裡 不 還有靜?有 相 袓 說: \_\_ 對 倒 里 單 的 一的定 , Щ\_ , ,這種 相 住 因 對 靜當然 ジ 此 。真 的 觀 住 就 靜 修 性 行 就 ,是 ら い 不是真實的 本來是光明遍照的 方 有 觀 法 静 病 動 不 , 不 當 换 是 一定 句 0 襌 然 佛 。」從 話 能 有 法 說 見 問 講 , 這 題 性 , 真 ; 的 , 而 本 定 是 圓 如 來是 對待 本 ,一定 頓 長 性 的 不垢 之法 上 教 坐 要 說 學 不 不淨 超 臥 , , , 主 用 真 出

是 是 正 個 住 執 確 方 以 ら と 著 執 法 觀 另 的 這 著 靜 來 在 0 是 秀 對 就 種 住 不好 說 是病 治 藥 大 ら 明當時秀大師門下,一般 師 來 觀 ,方法 , 靜 因 門 除 。可見 下 為 他 ,就變成毛病 執 執 就 住 ,六 著 持著 好比是藥一樣 心觀靜對初學的 的 藥 祖是打破志誠禪師 病 不肯 , 並 0 捨 不 因 是 棄 , 為 都 藥 除 這 佛法是對治我 人來說 是偏重在住心 他 到 的 就 病 變成 ,確 , 除 方 法 之 也就是秀大師門下有 ·; 「住 後 襌 實是很有一點 們 觀靜 病 , 藥 眾生毛 。 六 的 也 ら と 觀 袓 不 毛 這樣 要了 病 病 靜 習氣 足 作 , 並 的開 , 這 用 , 不 0 種方 用 才是 你 是 示 這 說

就 是 的 明 執 著 Ü 見性 , 去 。 — 除 他 天 的 到 病 晚盤 0 腿 長 打 坐 坐 拘 , 於 身 明 心見性並沒有利益 拘 足拘 東;「 於 理 何 益 理

聽吾 偈 日 :生來 坐不 臥 ,死去臥 不 **坐** 。 具臭骨 頭 , 何為立 功 0

根 傳 沒 毎 就 性 必 方 是 得 有 天 要 性 法 給 , 禪堂 來 到 在 再 他 利 這 不多 悟 那 槽 受 的 約 0 首 束 約 人 可 裡 坊 裡 即 偈 砍柴 束 見 , 或 他 去 的 到 ,這時 並 功課 佛 盤 , , 不是反對 者 再 所 形 舂 的境界,何必在這 腿 式 受 曾 謂 打 米,做 ,實在是沒有 , 要 約 上 坐; 經 — 的 百尺 束 在 因 打坐。禪宗教學的 法堂 戒 那 襌 功 竿 堂 些 就 生 課 己 定 頭 並 錯 , 粗 更進 經參 他 必 了 , 不 重 要 也 0 因 很 的 具臭皮囊上勉 學 。譬 换 定 重 沒 工 有去 作 步 開 句 有 要 .。黄 如 慧 0 話 相 目標,主要是要教 對 , 六 要 當 聽 說 」,是 超出 長 於 過 梅 , 的 祖當年在黃梅 強建立一些功 他 煩 一次 的 禪堂 的 時 惱 用 他 開 妄 間 這 粗 示 , 他 才能大徹大 想 個 重 , 對 方 的 , ジ 於 己 而 法 人 一天也沒 人當 這 課?長 經 , 五 入 o 個 在 樣 開 袓 但 月 下 悟 是 襌 的 始 就 堂 把衣 , 他 坐 坐 人 , 用 明 若 對 不 裡 , 這 過 ら い 是 於 缽 臥 見 些 ,

是 執 著禪堂這 些老功課 不放 ,就障礙明心見性,障 凝悟門,所 以大 師 在 此地

才有這一番的開示。

時 境 的 無 佛 若 佛 佛 宗 能 念 界自然 我 , , 這 要想證得一心不 就 的這些方法 把 你不能執著這個 的境界上,這 是 相 , 我執、妄想止息住 無念而 住 ,也不 又 峰 現前 錯 心 大 了,又變成執著。念佛 觀靜的方法。 師 念 炭 ,與此地所講的 執著有所念的佛 說 : ,一天到晚 亂 心住心 「息妄是要息我執之妄,修 個方法是「以一念止一切妄念」。但是 方法 ,心清淨時,法門也要捨棄 **,與佛的境界就** ,執著這個方法就變成病,你就不能得一心 ,專注在一個境界上。譬如 我們將心住在西方的境界上,住在 理論沒有兩樣 號 佛 號 的 相 不 而 間 , 不執著 不遠 斷 所謂是「能所雙亡」 , 雖 ; 我們常 。當我 不 Ś 水。這 間 要修妄念 們還 斷 **,我** 這這 說 個 的三 做 捨 棄 不 裡 們 的 輪 ,到你 0 到 淨 面 心 ,不是 這樣 這 體 主 時 。 \_\_\_ 不執著有能念 句 宗 空 , 叫你 念佛 心地清 可 如 ,一心的 ,「念而 阿 不 以 果 彌 不念 亂 用 我 , 淨 陀

志誠再 拜,曰:弟子在秀大師處學道九年,不得契悟,今聞和尚一 說

ð

頓

北

漸第七

便 契本 心

不得 是秀大師非常 開 本 在 一我 年在禪堂「住 秀 悟 <u>\_</u> 契悟 的 們 大師會下是 , 誠 六 「和尚」 定要懂 。」今天在曹溪開 襌 袓 師 器重 就 聽 是 得 一位 ら い 了六 他的 是 觀靜 的一個弟子。 , 親 可見秀 聰 袓 親 教 , 長 明 這 教 、有 師 番開 師 坐不 悟 大 0 0 師 了 根基之人 何 示 ·臥」的 志 的教學並 之後 以 , 便契本心」是明 這 有這麼密 誠 是 襌 恍 , 秀. 基 師說:「弟子在 他有過去九年的 沒 礎 然 有 切 , 大 大 的 白 師 到 悟 曹溪 教 稱 派 這 心見 呼? 他 0 來也 到 個 性 秀大 基 曹 因 今 悟 0 為 聞 開 礎 溪 , 不 師處 在六 來參學 和 不 , 尚 了 如 是 祖 果 學 悟 偶 說 大 道 沒 然 , , 師言 有 這 , 九 可 便 個 年 見 志 以 契 往 他 道

法 ·名 為 , 未 子生死事 審 戒 汝師說 , 諸 大 , 和 善奉行名為慧 戒 尚 定慧行相 大慈 , 更為 , 如 自淨其意名為定 何 教示 ?與吾說看 0 師 日 : 吾聞 誠曰:秀大 0 彼說 汝師 如 此 教示學 師 , 未 說 審 人 , 和尚 諸惡 戒 定

何

法

誨

人?

師 說戒定慧,實不可思議,吾所見戒定慧又別 曰:吾若言有法與人,即為誑汝;但且隨方解縛,假名三昧。如汝師

葉問:「何等偈中,出生三十七品及諸法。」當時阿難尊者就說了這首偈 也常常這樣教導人。志誠問:「祖師,你用什麼方法教誨學人?」 而善之極 則 其意為定 聽 袓 小 嗎 諸惡莫作」是佛法的根本,即教學的根本。諸惡莫作才能出生一切善法 戒定慧的方法 的開 。這首偈將一切大小乘的教法全包括盡。偈頌是出自《增一阿含經》,迦 , 乘 眾善 ?」 志誠禪師說:「秀大師常說 佛法 導,也能依照這個 處就是心意清淨。這首偈,每個學佛弟子都應當遵守奉行,秀大師 奉行, 。」秀大師說戒定慧的行相,實際上就是佛教裡一首偈:「諸惡莫 都非常重視 ,不曉得神秀大師說戒定慧的行相是如何,你 自淨其意,是諸佛教」,十方三世一切諸佛都不離這個 的問 理論方法來修學。六祖 題 。這個 開示 ,諸惡莫作為戒,眾善奉行為慧 ,對 我 們有很大 問:「我聽你 的 利 益 可 的老師教 , 我 以 說 們聽 ,自 給我聽 誠 了六 原 o

誠

禪 師

悟了以後,繼續請六祖大師開示。首先問生死

大事,這

是大

ð

頓

北漸第七

就 惱 什麼 得 藏 學 治 是 好 本 除 , , 0 一禪定 之 去所 ?六 看 都 自 六 金 是 後 眾 空 袓 生 生 有 剛 袓 0 寂 , 說 六 是 說 滅 治 經 , : , 袓 什 法 病 並 麼樣 說 云:「如來於然燈佛 的 0 不停 我 《法華經》云: 只 方 要是 ^ 不過是隨緣方 ジ 法 的 留 像 與藥 毛 經 說 秀 》說得很清楚 病 有法 法 也統 大 , 。 ∟ 師 跟 與 所講 大 統 人 「只是除去心中作見解 袓 大夫治 便 不 , 袓 的戒定 要 所 , 就 相 為眾 了 病 是 , , 傳 於 o 欺 ,確實無法 慧 樣 生 無智亦 法 騙 解除 實 隨 , , 你 實在是不 無 方 哪 0 無得 解 有 束缚而 所 得 縛 這 與人 處 定 , 白 可 的 假 己 o , 話 0 思議 佛 名 方 0 Œ 修學若 法 淨名 法 叉云 是 Ξ 束 究竟 ? 眛 上上 0 : 但 把 縛 經 要有 是 教 你 就 乘 我 是 如 的 的 云 的 Ξ 是 眛 病 煩 所

戒定慧接最 志 誠 戒定慧只合一 上乘人 ,悟解不 種 , 同 如 ,見有遲疾 何更別 ? 師 汝師 戒定慧接大乘 人,

見

的

戒定慧又很特別

,又不一樣

0

志 誠 禪師 問 : 「戒定慧只合 種 ,哪 裡還會有兩種?既然不同 , 它又 有

**南頓北漸第七** 

的 的 層; 戒 厚 麼 薄 定 區 聲 慧 別 不 , ? 聞 同 五 、緣覺 , 戒 戒 而 是 有 定 人 慧 種 ` 菩薩 乘 之 種 的 教 不 戒 學 , 各 同 律 是 的 個 大 差 前 地 天 别 位 乘 提 0 上 有 以 ` 的 五 天 大 標 乘 乘 原 準淺 的 佛 則 戒 法 , 深 來 隨 定 慧 說 著 都 眾 不 , , 標 同 生 人 準 乘 煩 , 佛 但 比 惱 是名 法有 我 的 們 淺 稱 人 人 深 乘 乘 沒 ` 有 要高 標 執 準 著 兩

樣

,

都

叫

做

戒

定

慧

開 業 面 疑 同 的 就 凡 是 所 有 學 了 114 悟 佛 在學的 講 小 見 生 , 六祖 , 的 悟 這 性 稱 , 這是 是 沒 說 漸 就 為 , 有 修 大 悟 有 佛 : 神 得 法 疑 遲 圓 都 。 六 接 門 快 有 有 滿 叫 引 大 早 袓 以前 秀 最 做 菩薩 神 悟 根 。 ட\_\_ 所 大 上 秀大 性 說 , 師 根 鈍 悟 都 , 小 的戒定慧是接 所 0 性 菩薩 師 的 解 叫 說 的 做菩薩 是 疑 人 , 上 的 人。差 , 若 是 戒 用 這 乘根 悟得 干 人 定 ,不 種 次 慧 0 别 最 方 正 遲 性 , , 就 的 是 是 法 大 上乘人, 如 , 在 漸 學 講 人一 接 悟 泥 此 漸誘導中 若 了 校 塑 引 地 闡 在 木 干 他 ` 。六 學 也 就 雕 次 千 教 的 悟 好 不 的 , 誡 袓 比 下 悟 學 才 , 木 大 說 是 根 他 能 生 偶 乘 0 : 性 到 禪 根 研 根 , 0 的 宗 究 學 徹 性 稱 性 由 習 人 悟 有 利 所 為 的 菩 於 圓 菩 所 , ` 0 悟 薩 這 謂 博 滿 薩 是前 聽 解 士 袓 了 畢 小 就 班 ,

師 幾 天 辦 就能開悟。可見秀大師也是無量功德,他能將這些學人奠定非常好的基 的 是 研究 班 ,所 以,在秀大師那裡修學十年、八年的 ,再到 曹溪去,沒

礎

性 汝 |常迷。須知一切萬法皆從自性起用,是真戒定慧法 聽吾說 ,與彼同否?吾所說法 ,不離自性; 0 , 名為相說, 自

自性 慧 貪 相 不 瞋 , 離 o 自性是常悟。「須知一切萬法皆從自性起用」,正是所謂萬 自性 痴 之外,哪有戒定慧?戒定慧是本性本來具足的德用,我們迷了,就 體 六 。大經常講,貪瞋痴就是戒定慧;迷了就稱貪瞋痴,覺 實在沒有改變,所改變的是名相不同而已。「這是真正的戒定慧 祖 ,如果是離自性說法,都 說:「你聽我這麼一講,與你老師所說 叫做著 相。著相 ,自性當然就常迷」 悟就 法 所說法都是 唯 祝稱戒定 Ċ ,離 叫 做

法

聽吾偈曰:心地無非自性戒,心地無痴自性慧,心地無亂自性定,不增

270 是書;迷了就稱貪瞋痴,覺悟就稱或不離自性;離體說法,名為相說,不離自性;離體說法,名為相說,不離自性;離體說法,名為相說,不離自性,難體說法,名為相說,不離自性,可說是甚法。 是其戒定慧法。

不減自金剛,身去身來本三昧。

常 有 了 來 論 只 只 蜜 罪 必 自 地 缺 也 說 須 之 是 不 性 業 是 。 — 少一 戒 中 不 的 依 把 過 戒 是 指 這 定 亂 照 , 我 真 我 妄 , 。 ~ 真 心 點 慧 無 知 們 理 Ü 如 偈 轉變 地 論 所造 並 可 過 們 現 本 起 非 在是 見 於 與方法 要 無 不 沒 性 信 常 增 有 戒 為 痴 , 不 , 真 細 論 重 大 不 增 在 定 Ú 自 不 **\** 要 减 乘 認真修學 去 慧 云: 是 知 迷 性 加 如 , 是 慧 起 ,好 真 本 探 。 金 \_\_ 0 這 些 ; 信 究 夭 所 ら い 性 是 , 像這 然 論 。真 剛 0 以 從 修自 以 是 本 縱 **>** 0 探 , ら い 來 知 體 比 然 具 , 究 知 個 就 ジ 性 法 喻 墮落 是 的 說 與 能 從 戒 ら と 沒 , 性 實在 得 地 來 ,所謂是 0 不 力 光 有 定 無染 在 非 無 知 不 慧 明 如 過 、清淨 是 阿鼻 常 亂 講 能 如 不 失 的 , 自性 只能 增 透 現 不 一不是二 0 方 離 金剛不壞身 徹 前 地 不 動 凡 法 五 得 。真 定 减 夫 獄 , • , 0 欲 \_ 實 平 真 自 , 迷 過 , o 等 我 個 際 金 如 ら と 了 ら と い 故 的 這 這 們 剛 本 彷 上 從 自 地 彿 自 性 些 些 這 , 來 , 性 , 無 嶞 是 , 道 性 從 道 個 能 沒 , , 非 指 在 來 順 的 有 理 如 理 能 生 造 自 我 最 修 果 戒 聖 也 都 力 過 作 \_\_ 性 們真 行 淺 要 定 位 不 在 沒 切 失 戒 慧 戒 , 成 迷 顯 證 喪 大 智 , 切 乘 得 這 也 失 慧 波 過 ` 最 佛 從 經

無 說 性 有 0 堅 不定時」 固 因 、光 為一切行住坐臥 明 、潔淨。「身去身來本三昧」,這 0 慧海禪師說:「妄念不生為禪,坐見本性為定。」這是禪定 ,來去自由,無不在定中,正是所謂「那伽常在定 句話是針對「長 坐 不 ·臥」而

誠 聞 偈 , 悔 謝 , 乃呈一偈 五蘊幻身,幻何究竟 0 迴趣真如 , 法還

很

好的解釋

向 彿 波 **蘊是色受想行識,也叫做「五陰」。《心經》云:「觀自在菩薩** 的 羅蜜多時,照見五蘊皆空,度一切苦厄。」他這個心得與《心經》相 境界。於是他也呈了一首偈,這首偈是他的心得報告。「五蘊幻身」 經》云「無智亦無得」。有心去求,決定求不到;無心去求,也求不 「幻何究竟」,幻不是究竟的。「迴趣真如,法還不淨」。「 「趣」是趣入。你存心要想證得真如本性,能不能證得?不 志 誠 禪 師聽了六祖開示之後,非常感激,後悔過去多年來無法悟入真實 **,行深般若** 能 迴」是迴 證 一得;

之人 答 建立萬 然 , 普見化身 若 , 之 立 亦 法 悟 , 自 復 0 若解 性 得 語 ,不離自性, , 誠 , 此 亦 不立亦得 日 意 不立菩提涅槃 : 汝師 ,亦名佛身 戒 。去來自由 即得自在神通遊戲三昧 定 慧 , , , 亦名菩提涅槃 亦不立 勸 小根 ,無滯無礙 解 智人;吾 脫 知 見 ; , ,是名見性 亦名解 , 應用 戒 無 定 隨 脫 法 作 知 口 勸 見 得 , 大 應 0 , 語 根 見 性 隨 能

瞭 是 然 脫 也 師 這 得 勸 知 所 他 不 見 建 也 講 個 大 , 這 得 意 然 立 根 的 0 首 解 見 思 後 智 有 戒 偈 性 才 脫 人 智 定 , 非 要 的 可 知 慧 慧 常 0 透 見 以 , , 好 是 调 鰖 是 他 , , 這 勸 非 緣 上 若 六 , 常 建 上 沒 個 這 小 袓 乘 有 意 自 立 正 根 大 智 在 思 是 的 智 師 慧 古 人 切 根 , 很 , 人 他 這 法 性 就 0 同 建立 才 所 意 , 不 0 能 小 124 諸 說 , 地 做 佛 若 接 根 為 是 可 佛 無 受 袓 悟 他 身 為 自 指 以 師 卽 0 六 無 而 性 可 , 證 , 不 也 不 無 袓 以 • o 建 叫 說 接 如 所 也 然 立 是 受 做 不 : 不 後 也 菩 建 0 為 小 告 提 可 六 立 我 乘 訴 菩 以 涅 袓 所 教 志 0 槃 提 說 講 學 因 誠 0 來 為 的 涅 的 : : 去 也 無 槃 戒 根 自 有 定 4 你 你 性 , 慧 由 做 要 同 的 , 解 法 時 明 老 ,

南

頓

北

漸

第

七

切 眾 點 妨 生來求教,隨語隨著答覆 礙 都 沒有。一切 應用可以隨 ,字字 N. 所欲,正 **白白都明心見性,這就是諸佛菩薩所講** 所謂理事無 礙 、事 事 無 礙

的

自在

神通、遊戲三昧,這叫做見性。」

為執 修 照 誠 ,亦無漸次, 侍 再 **,**朝 啟師曰:如何是不立義?師曰:自性無非無痴無亂,念念般若 法相 夕不懈 , 所以不立一切法 自由自在,縱橫盡得,有何可立?自性自悟 談談 ,吉州太和人也。 。諸法寂滅,有何次第?志誠禮拜 , 頓悟 頓 願

性 是 非 法 前 0 切 一定要自 , 所 法 自 面 沒有一念的是非;無痴 以 講 由 誠 ,它是一法都不立。因為一切法都是寂滅相,《法華經》 自 的自 襌 悟 這 在 :師再 ,自悟是直捷了當一直證入。頓悟頓修, , 個 性 戒定 縱橫盡得 教 向六祖請教:「什麼是不立的意思?」六祖 法 確 慧。 ·實是最上乘的,最 ,横遍十方豎窮三際,本來沒有一法 又說:「念念般若智慧觀照 ,沒有一念愚痴;無亂,一 利 的根 性才可以 ,常 亦 點也不雜 無 接 離 漸 受這 法 說: 次 可 相; 亂 以 云「諸法 樣 建 所 般若 自 , 這 的 立 以 教 性 不 自

次 性 從 第 本 不同 來 ;換言之 所 , 常 以 自寂 **,無次第是真實的** ,他的 滅 相」,本 煩 惱 來 障 重 沒 ,次第是虚妄的 有次 、所知 第 障 。 次 重 第是 ,佛 , 人人為 用虚妄的次第證得無次第 祖 才在無 的, 次第是 次第當中方 因 為 眾 便 建 生 的 立 根

真實

志誠禪師聽了之後,發心為大師的侍者。

彼我 僧 衣為天下聞 志徹 , ጠ ,江西人,本姓張 徒侶競起愛憎 ,乃囑行昌來刺於師 。時北宗 ,名行昌 門人,自立秀師為第六祖 ,少任 俠 。自南北分化 ,二宗主雖亡 , 而忌祖 師傅

他 於 的 後 他 不免 對 , 到 五 們 曹溪 秀大 袓 立 的 志 傳 門人 ,時至 徹 特 衣 師 行 襌 別是 與能 刺 缽 沒有老 師 今日 這 六 , 神 件事當然 袓 大 這 秀大 師 師這麼深的修養,於是免不了發生門戶之見 o 個 佛 世間 兩 人在年輕 門中沒有嫉妒心,這談何容易! 師 位 人的 這 很忌諱 都是了不起 一派 嫉 時 妒 , , 有一點 、毒害還情 他 ら い 中很 的 的大德 弟子們私 遊 不自在 俠 ,當然不會有彼 的 有可原 精 下立秀大 ,於是 神 。自 , 他 這種事情在佛門中依 師為 從 們 禪 此 就 第六 找 宗 , 尤 的 張 南 分 袓 其是門戶 行 北分化 別 昌 ,可是 , 而 要 對 之

家 加 師 正 害 他 0 師 • 心 , 只 師 遂 通 負 舒 與 , 預 汝 頸 金 就就之 金 知 , 其 , 不 事 , 汝 負 行 汝 即 且 昌 去 命 揮 置 刃 金 , 0 行 者 恐徒眾 + 昌 兩 驚 , 於 悉 翻 仆 座 害 無 間 , 於 久 所 0 汝 時 而 損 方 夜 0 0 汝 蘇 師 可 , , 行 他 求 哀 正 B 劍 易 悔 入 形 過 祖 不 侕 邪 來 即 將 願 邪 , 劍 出 欲

當

攝

受

如 求 財 然 上 就 懺 這 我 好 知 , , 在 的 悔 我 是 張 道 , 六 别 門 讓 , 不 很 行 0 袓 的 人 還 欠 你 不 他 昌 大 地 知 發 你 砍 平 預 師 進 方 道 命 心 常 吧 先 是 λ ! 」張 剃 要 你 0 在 一位 的 祖 度 求 事情 到 座 師 這 一得道 這 , 出 床旁邊 的 出 兒 家 幾 行昌砍了三刀 0 方丈室 了家之後再 來 句 0 六 的 六 行 話 聖 祖 放置 刺 袓 者 就 , 說 我 將 , 他 說: 一十兩 將 + , , 到我這兒來,我願意教導 他 兩 張 , 六 欲 有 銀子,等待張行昌來 正 們 行昌 銀 加 他 袓 害 子 不 ジ 劍 會 大 給 就 時 通 不 放 嚇 師皮膚都 他 , , 六 邪 昏 對於張行昌來 過 , , 你 了 說 袓 邪 : , 0 將 劍 很 沒 以 脖子 不 後 你 久 有 行 才 正 現 損 你 伸得 刺 在 甦 0 壞 行 可 我 趕 o 以 醒 刺 長 有 只 换 快 调 點 的 長 欠 走 來 點 事 個 你 的 天 情 0 o , 他 錢 晚 早 形 ,

報 師 慈 悲 德 昌 稟 , 略 旨 其 吾 為 惟 宵 解 傳 念 遁 說 法 汝 , 度 後 , 生 汝 投 乎 來 僧 ! 何 出 弟 晚 家 子常 ? , 日 具 覽 : 戒 昨 精 《涅槃 蒙 進 和 0 尚 經 ≫ 捨  $\Box$ 罪 , , 未 憶 , 曉 今 師 常 雖 之 無 出 常 家 , 苦 遠 義 行 來 0 乞 靊 , 和 終 覲 尚 難 0

,

0

來 疑 的 想 師 事 報 非 經 說 天 搞 實 恩 常 : , 張 歡 他 , , , 行 清 對 往 我 想 喜 忽 昌 昔 們 來 然 於 , 聽 蒙 要 想 說 想 了 涅 報 去 和 : 起 這 槃 佛 尚 大 , 些 寬 經 袓 只 我 師 話 有 ightharpoons的 恕 想 對 , 第 大 傳 你 他 , 就 恩 想 十 法 現 說 趕 Ξ 度 在 得 緊 的 , 卷 唯 生 雖 很 這 逃 所 有 才 然 久 些 離 講 傳 出 能 , 話 o 家 法 報 你 , 以 常 苦 利 老 怎 後 就 生 師 行 麼 到 , 與 這 的 曹 0 他 , 恩 麼 他 總 溪 出 無 是 德 說 晚 來 家 常 : 很 才 禮 o 了 難 到 拜 , 弟 的 這 報 這 六 出 道 子 白 您 裡 家 袓 來 理 時 話 的 後 0 常 是 ? 大 非 大 , 還 恩 常 讀 千 師 是 真 大 志 誦 見 精 有 萬 德 徹 他 進 懷 涅 確 襌 到 0 o

尚 師 所 說 無常 , 大 違 者 經 , 文 即 佛 0 師 性  $\Box$ 也 ; 吾 有 傳佛 常 者 心 , 印 即 , 切 安 (敢違 善 惡 於 諸 佛 法 經經 分 別 ? 曰 心 也 經 0 說 日 佛 性 和

,

不

楚

此 即 遍 相 便 違 和尚卻言無常 為講說 ,令學 人轉加疑 , 無一 ·; 善 字一義不合經文,乃至為汝 惑 惡諸法乃至菩提心皆是無常 師 曰:《涅槃經》,吾昔 ,終無二 1聽尼 和尚 說 無盡藏讀 卻言是常 0

**| 識量淺昧** 

,

願

和尚委曲開示

皆是 道 聽 說 無 樣。」六祖說 。」大師這麼一說,把志徹搞 襌 經 理 師說 中 無 不 盡 反 常 藏 合 而 明 祖 經 比 使 , 明 說:「無常 我 文 丘 和 說 轉 尼 大概是我的見解淺薄 0 尚 佛 念 :「我是一個 乃至 加 你 性 是常 過 疑 偏 惑 \_ 偏 於 , 就 今 , 和 遍 說這是常 ,愈迷愈深 天對 她 是 尚 講的 你說是 你來 念了 傳佛 佛 迷惑了。志徹 , 這 心印 性; 解 。」大 • 愚昧 不是與 遍 釋 無 有常 常 , , 的 師 也 我 人 , 0 沒 說 , 沒 就 <u>~</u> 經 , 涅槃 有智慧 有 : 怎麼敢違 說:「和 為 上 就 明 是 兩 她 講 樣 說一切善 經 明 涅 **>** 說 解 , , 善惡 尚 背 還是希望和尚 相 槃 我 , 所 佛 建背? 並 經 沒 諸法 惡諸 有 沒 經 說 ? 有 的 說 個 我 和 乃 法 , 志 尚 至 字 與 錯 過 以 去 這 一菩提 委曲為 徹 ! 經 及分別 曾 文 麼 說 個 經

開

物 師 物皆 心 日 者 有 汝 , 自 故 知 吾說. 性 否 [?佛 , 無常 容受生 性若 , 死 正 常 是 , , 佛 更 而 說真常 說 真常性有不 什 麼 之道 善 惡 遍 諸 也 之處 法 0 又 , 乃 , 切 至 故 諸法 窮 吾說常 劫 若 無 者 無常 有 , 人 者 正 是 發 , 佛 即

說

真

無常

義

即 常 法 菩 死 無 處 破 就 下會 在 提 不是 切 字 他 , ジ 六 ? 所 諸 說 的 不 裡 袓 佛 無 以 法 執 過 的 行 所 說 法 常 我 若 著 來 是 以 間 是 我 即 說 這 0 0 , 0 常 常 無常 執 六 個 說 佛 所 常 著 袓 道 無 0 以 性 常 我 為 ` 理 , 0 如 , 第 無常是二 說 換言之 六 破 何 0 0 果是常 要這 常 , 可 袓 章 見 六 , 經 這 樣 , 文 六 中 正 袓 , 個方法真正是善巧極 , 是 物 說 的 袓 說 還 , ? 就 六 佛 物 道 所 無 說 志 不 袓 說 都 理 說 常 什 是 有自 曾 真 他 徹 與 麼善惡 , 佛 無 就 襌 佛 經 正 常 法 對 性 悟 師 是 所 了; 諸 EP 的 , 執 說 佛 常 容 著 宗 道 的 說 法 受生 他 講 真 理 在 沒 , 了 之 無常 常 有 經 0 乃 、高 死 所 文 兩 之 至 一於窮 大 不 佛 以 上 樣 道 , 真常 明 \_ 法 師 不 , , , , 是 極 六 說 悟 所 只 劫 這 性 了 是 無有 不 的 袓 謂 , \_ ! 志 才是真 就 就 用 之 是 真 有 又 這 徹 , 法 不 說 所 個 襌 常 人 常 IE , 遍 謂 方 師 無

的佛法。

佛 比為 義教中,破彼偏見,而顯說真常、真樂、真我、真淨 凡夫外道執於邪常 ,諸二乘人於常計無常 ,共成八倒 , 故於涅槃

義 之 見 乘 的 , 人(聲聞 經 六 所謂 典 袓 , 說 是八 無 : 非是破除他們的偏見執著而 、緣覺)對於真常完 種 世尊時常都為凡 顛 倒:凡夫 四 種 夫外道 全 顛 不 倒 了 ,小乘 , 已,這樣才說真常 解 這 些人平素執著 , 人 以 四 為 種 是無常 顛 倒 邪常 • 0 這樣 • 真 涅 ,不是真常 槃 樂 就 造 經 • 真我 成 是 顛 了 倒

淨

是寂滅而永遠安穩 不滅 改 `淨 變是「 , 這 是大乘大 常樂我淨」 常」,真正安穩是 叫 常;隨 涅槃所具的四 緣 四淨德是 , 又 化 能運用自在 用 而 樂 不 《涅 中 種 一淨德 斷 槃經》重 ,自在是「我 ,事事無礙 , 這 。「常德」, 也是常的意 要 八的意 ,這是真正的樂。 」,無 思。 思 涅 • 槃之體永遠不變 我是「淨」。 涅 樂德 槃經》云: , 我德」 涅槃 永遠 , 不 常樂 之 生

懷讓 淨德 我 有有 大 師所 , 涅 兩 說 種 的「修證即不無 樂之體 解 釋 不垢不淨 就 性 體 上說 , , 同 污染 ,這是真我;就 時又 即不得」 能隨緣 。「常樂我淨」 , 雖 作用 然 隨 上說 緣 , 決定 ,自 四 淨德是 不 在 染 叫 污 做 涅槃 我 即

汝今依 言背 義 ,以斷滅無常及確定死常 ,而錯解佛之圓妙最後微 縱

覽千遍

,有何所益

0

體

用

上本來具有的,可惜凡夫迷了,二乘亦迷了。

學法 是常 常;確定 於 經義並沒有了解,你還 ,縱然往後把《涅槃經》念上一千遍,有什麼用處?」 。你不懂得這個意思。「你錯解佛圓滿微妙最後的微言大義。 六 祖說:「你雖然讀《涅槃經》讀了這麼久,你只是在文字上打轉, 那個 死 板板 的,認為那個 以為斷滅無常及確定死常。」你以有斷滅 叫做常;哪裡曉得,常就是無常 學佛這樣 的當作無 , 無常 對 就

行昌忽然大悟,乃説偈言:因守無常心,佛說有常性 池拾礫 。我今不施功,佛性而現前;非師相授與 , ;不知方 我亦無所得 便 0 師 猶

曰:汝今徹也,宜名志徹。徹禮謝而退。

佛用 著「無常」 沒 還 說 了 二法 常 有法 有 有 常 常」、 的 乘 什麼 常 佛 樂 ,二法哪裡 因 一切方 第 無常」這藥來治「常」的執著。二乘人有「無常」的 所說的一切法,無 子證得 ,聽佛說 為 我淨」, ; 說「無常」都是破執著的方便。 執著?凡是執 執 首 ,聽佛說有「常樂我 法 凡 著 偈 夫 一真、證得 **,無非是破** 是 , 守定 叫真常?「不知方便者」, 「無常」,覺悟了,這 說 、二乘執 佛就用「常」來對治 明 他 以 著 自己 為 除執 著 非都是方便法,盡是用種種善巧的教學。 一心。唯有一心 ,一定是 無常」 「有常」, 的 著而已。有 過 淨」,他 失 二法 0 , 佛無非是破除眾生 佛 中選 一悟,病、藥 ,這是藥,這是方便說 因守無常心, 好比眾生有病 的執著也破 執 、一真 破 擇一法 他 不曉得佛 ,必定是有二法 的 執著 ,這才是 執著,這 所說 佛 了,病 兩 , 就 邊 , 凡 說 執著 真常 有常 都 的是方 說「無 夫有「常」 好 離 就 0 而 開 病 是 性 了, 如 0 0 真常 常 己 便 果 , 病 眾 藥 0 不曉得佛 ,這樣 是 認 , 法 乘人 0 也 生 為 乃是 \_ , 所 凡 法 佛 執 病 佛 沒 以 夫 執 著 說 有 說 不 就 所 ` ,

寶 的 寶石 方 把這些小石頭當作珍寶帶回去,這豈不是非常可惜的事情 便 ,若把瓦礫當作寶石,這就錯誤了。已 ,猶如在春池中拾瓦礫,瓦礫是小石頭。這是比喻,春池 經到了實所 , 而 1 沒有見到珍 當中應 心當去

修學 偈說 大師這樣善 界 即見如來。」這兩句是說 同 的 不見一 0 : 的功用 非 佛 他所獲得的是無功用智、無分別智,與有功用、有分別的修行大 我今不施功」,這是說忽然見性了,見性後才覺悟到這樁事情 你今天才真 法即 師 性 巧 。永嘉大師《證道歌》云:「覺即了,不施功。」一個 相 而 的 授 如來,方得名為觀自在。」《金剛經》云:「若見諸相 現前 指 與 點 ,我亦無所得」 正 , 他 ,自 徹 了 縱然再念上一千遍 ,他忽然悟了之後 性天真佛的境界完全顯露在面前。永嘉 。」「徹」就是通達、開悟了。 。這 兩 句是感謝 ,還是開 ,明心見性 老 師的 不了悟 ,這是 教 「宜名志徹」 誨 。 六 真 若 袓 正 大 覺悟 聽 開 不是六 悟 師 非 並不藉 了這首 的 不 了徹 說 相 相 祖

有 童子,名神會 , 襄陽高氏子。年十三,自玉泉來參禮。 師 知識

ð

南

頓

北

漸第

七多

應該

為你取個名字叫志徹

遠 來 艱 ,見即是主。師曰:這沙彌爭合取次語,以拄杖打三下。 辛 ,還將得本來否?若有本,則合識 主,試說看 。 會 日 以 無住

鋒語 覺 否?」這個意 來艱辛,還將得本來否?若有本,則合識 這 會 說 知知 知 的 ,可見他 說看 真 的 識 的本性。六祖說:「如果你有本,就應當認識主人」。「主人」就是自 。 六 神 見 ,神會說話太草率了, 性 他 會 很 地 。「善知識 袓 , 。神會說:「我以無住為本,見就是 幼 會講 所謂「父母未生前本來面目」,這 ,他並 對於來參學的人都相當尊重,連這位小沙彌也不例外,稱 以往是親近神秀大師。這個童子非常聰 年 思是說 時候就學道,他十三歲從玉 。六 沒 有證得 袓 ,根本若是明白,枝葉自然茂盛。「本」就是本有靈 ! 你從老遠很辛苦到我這裡來,你還能見得本來 一說:「 , 而 這 取別人的言語來答覆祖師所提 個 是隨隨 一沙彌 便 ,怎麼 便說 主,試 泉寺到曹溪來參禮 的 主 可以 才是自己的主人公。六 , 他 。」這些 說 這 看。」這些話 明 樣 在 。 六 隨 秀大 隨 一話 袓 便 師 的問話 實在說並不是 。 玉 問 會 便 他 說話の 下聽得多 都是禪宗機 : 一 知 泉 是 祖 ?」意 神 面 他 識 叫他 秀 作 明 目

袓 師 就 拿 拄 杖 打 ?他三 下,責備 他說 話 不 應該 取別人的見解做為自己 的 見 解 ,

所

說

的

是

口

頭

禪

,不是自己的見地

汝 痛 亦 會 拜 向前 所 亦 乃 悔 不 見 痛 問 見不 痛 謝 , 常  $\Box$ 0 師 , 見是二邊 如 見自心過愆 日 和 尚 何?汝若不痛 :吾亦見亦 坐 禪 **,** 還 ,痛不痛是生滅 ,不見他人是 不 見不見? 皃 ,同其木石;若痛 0 神 ·師云 會 菲 問 。汝自性且不見 好 : :吾打汝是痛 惡 如 何 ,是以 是 , 則 亦見: 亦見 同 凡夫 亦 不 ,敢爾戲論 亦 不見 痛 , 即 不見 ? 對 ? 起 師 日 0 恚 汝 云 神 亦 恨 亦 吾 會 0

自 要 說 痛 真 己 : , 不 正 的 諸 痛 神 的本 我 過 位 ? 會 一神 要 錯 亦 問 分 特 見 六 事 會對 亦 我 别 袓 不見 情 留 不 意 見 。 六 日 和 o , 0 是 六 袓 尚 不見他 神會 反過來問他 袓 坐禪 亦 痛 說 : 問 亦 , 一吾之 你還 人 : 不 是 痛 非 如 見不見?」 0 何是 好 所 惡 你說亦痛亦不 這 見 都是 亦 , 是常見自己 見亦不見?」底 0 禪宗裡 祖 這 叫 師 亦 反 學 痛 見 過 的 來問 亦 ジ , 這 不 中 油 話 見 的 下這 他: 腔 滑 怎麼講法 過 , 這 些話 失 調 是 , 0 我 常 學 很 打 ? 道 見 重 你 袓

我 打 難 了 了 就 會 怪 你 面 祖 但是 完 前 起 若 師對他相當器重 瞋 全是一 戲 不 從這段文中也能看出,他確實是個聰明伶俐、非常可愛的小沙彌 恚 痛 論 的話 Ś ` 開 。見不見是二邊,痛 副 ,你 油 玩 腔滑調、聰明伶俐的口頭禪。實在講,神會是年紀 笶 與木頭 !」這個 石塊有什麼兩樣?打你,你 責備很重,神會於是禮拜懺 不痛是生滅 法 0 你 自 性 還 沒 痛 有覺 悔 ,你是 , 知 悟 道 , 凡 你 自 **夫**, 己 敢 太 你 輕 錯 在

自見 師 拜 又曰:汝若心迷不見,問善知識覓路;汝若心悟,即自見性 , 求謝過愆 , 亦 汝自迷不見自心,卻來問吾見與不見。吾見自知 不代吾迷。何不自知自見,乃問吾見與不見?神會再禮百餘 ,服勤給侍,不離左右 , 豈 |代汝迷?汝若 , 依法

依 這 14 問 照 參學 見 我 六 性 見與不見 袓 的 0 說 你要是 方 : — 法修行。你現 你若是 。我見性,我自己曉得,豈能代你見性?豈能代你破除迷 心悟了 心迷 的話 不見性 在自己迷惑顛 , 悟 了 , 當 就 然 應 倒 就 當 是 問 不見 明 善 心見 知 自 識 Ü 性 求 , , 你 見 條 到 性 我 之 開 這 後 悟 裡 就 的 要認 來 道 , 路 還 真

障?你若是自己明 要自己覺悟,自己去見性,不要去問別人見與不見。問別人見與不見,與自 個 山 , 0 六祖說:「你如何不自知自見?」這就是教導他方法。明心 自努力」,哪一個人也幫不上哪一個人的忙,哪一個也代替不了哪一 心見性,你也代不了我!」這樁事情,正所謂「父 見性 ,這是 子上

己確實是不相干。

明 他:「你現在的程度怎麼樣?你有沒有了生死?你有沒有斷煩惱?你 Ü ,沒有意義的話,這些話都叫做戲論,是不應該問的 見性?」這些話就與神會初見六祖是一樣的意思, 這一番開示,對我們非常有用處。因為我們見到一位善知識 所問的都是不相 ,總 有沒 干的 會 有 問

識否?神會出曰:是諸佛之本源,神會之佛性 日 師 告眾曰:吾有一物, 無頭無尾 , 無名無字 , 無背無面

有 說:「吾有一物,無頭無尾,無名無字, 幾個功夫成熟了,這一番啟示 有一天,祖師為了勘驗大眾,提出一個問題來考大眾,看看在會的大 就可以 叫那些 無背無面。」這三句,頭 |功夫成熟的人明心見性。六 、尾是雨 袓 眾

還識否?」你們有幾個人能認得?神會說:「這是諸佛之本源,是神會之 性 ,名 」這個 、字是兩邊,背、面 小孩說得沒錯。祖師所說確實是指真如本性,大家還沒有說出 也是兩邊;說這些皆無,這是 兩邊不立。「諸 佛

師 成箇知解宗徒 曰:向汝道無名無字,汝便喚作本源佛性 0 0 汝向去有把茆蓋頭 也只

,這個小沙彌就先把它說出來了。

還 依 頭 之 )是免不了落在知解上。於是六祖責備他說:「你將來若是有一把茆草蓋 然落在痕跡上。真正覺悟的人,一點痕跡都不落。神會的悟性很高,但 為自家的本性、諸佛的本源?本源是名字,佛性也是名字,這就是責備 個 你 立足處 以呵斥的話做為印可。所以,看起來是六祖責備,實際上是同意神會的 六 也不過是成就一個知解宗徒而已」。「茅草蓋頭」,就是將來自己有 祖 說:「沒有名也沒有字,你怎麼叫它做本源佛性?」你怎麼可以稱 ,有一個茅篷可住。這句話完全是呵斥責備 他 的 話。但 是 ,禪宗 他 他

見地沒有錯誤

會後入京洛,大弘曹溪頓教。著 《顯宗記》 ,行於世

來是 ,這是一篇非常有名的作品,完全是講明心見性、向上一著。 神秀大師弘法的根據地 神會就是後來的荷澤禪師。六祖過世之後 ,他去了之後,大弘曹溪的頓 ,神會到 了 教 京 o 師洛 他著有《顯宗 陽 洛陽本

建立一切教門,言下便須自見。諸人聞說,總皆作禮,請事為師 師見諸宗難 惡念應當盡除 問 , ,咸起惡心,多聚座下,愍而謂曰:學道之人,一 無名可名,名於自性。無二之性,是名實性。於實性上 切善念

爭端 師又 來 在 的 , 盛唐的時候是如此,何況今天?覺悟到這個境界,自己修行應避免這 何 。修道之人一定要做到「於人無爭,於世無求」,有爭的地方我們要避 。這樣的人在秀大師會下很多,如果不多,怎麼會派張行昌來行刺 六 必隱居 袓 大 師 在獵人隊十五年?可見嫉妒障礙、爭名奪利在佛門中普遍 經常見到許多人故意找難題來問 , 免不了都是由於嫉 妒 瞋 ??大 志而 些

ð

頓

北

漸

第七

憐 見 重 免 在 憫 性 清 有 , 六 時 淨 求 常 袓 ら い 的 開 會 地 0 導 若 下 方 是 勸 我 , 當然 修 化 們 淨 要 他 們 也 土 忍 免 讓 , 0 下 只 不 0 面這 著 了有 總 重 而 言之 在 這 段 種 , 心 , 道 人 可 不 大 以 亂 ジ 說 師 是 ; 是 清 對 於這 日常開 淨 心 不 ら い 些 亂 , 導的 一習氣 就是 我 們 綱 很 此 所 要 修的 重 地 的 講 , 這 人 的 只 是 幾 非 明 句 常

我們要特別牢牢

的

記

住

0

是善 念我 自 講 上 連 悲 善 慈 0 is. ,清淨 惡 殊 們 就 悲 都 學 是別 要 同 不 相 離 體 4 對 斷 道 了 人 大 的 盡 、慈悲是建立在平等的基 之人,一切善念惡念應當盡 , 悲 善 無 離 這 , 就 **,自己與別人分不開** 緣 開善惡的善,自性中的真善、本來的善 , 個 , \_ 相 是 大 世界還成什麼世界?」他不曉得這個 對的善就 一切善念也不應該 慈 切 萬 , 物 **缘是條件,無緣是沒條件的** 與 不善。也許有人問:「惡 我 , 是 同 礎 存在 上 個 一不是二 除 ,這 理 ',這. 體 0 /才是 , 真正 ,這才是真善 才是真 道 能 個 是平等 學 就 做 , 正 ,慈 道 我 的 道 到 現 前 理 善 們 别 人 ジ 就 應當 , 人 0 0 0 ` 執 是 所 就 所 清 不 慈爱 是 著 般 離 但 淨 以 以 自 在 的 , , , 沙 若 字 袓 • 佛 善 切 ` 慈 是 師 仁 法 面 惡 ,

在 此 教 導我們 ,善惡兩邊都要離開 ,這才能開 悟 , 心 才能 到清 淨 ,才能 到

是 慈悲 足 道 深 中 完 天 名 不是真 歌》 我 , 全是虚 ` 於 , , 們 太 生 自 ら と 本 這 不能 云 實 才 點 講 重 許 來 性 個 也沒有 能 : 到 了 多 妄 的 就 時 無 拾善惡之念,不能拾這些假 的 , 是 現 「實相 應無 清淨 o 。老 候 前 謂 , , 子說 欠 假 無 的 決 不但 0 • 所住 缺 换 定不是真實的 名安立 二之性 煩 本來就 即一切 ·: 「道 句 。這 惱 善念、惡念的 話 , , 更不 而 說 才叫真 。 在 ,是名實性 眾生本有靈覺真心。」真心 圓 生 , 我 可 其 滿 -應該 佛 道 、本 <u>ن</u> \_\_\_\_ 。我 們 正 法 , 的 講 的 在 非 念要離掉 開 ,悟後 來 <u>\_</u> 這 常 平 們 , 這 名 等 些假 就 悟 要 道 、假 無 些 Ü 記 ` 。 名 具足。 一是屬 真 名 所 ` 二是不二, 住 ,名 中起 清 相;果然能捨,就見性 可名 說 , 正 淨 的 的幾句話 名 於 相 如同六祖 自覺 一切 是 遍 Ċ , 也 假 非 要 計 、慈悲 , 無 實性 糾 常 名 所 離 ,平等 一樣 紛 執 掉 名 , 聽 量 不 心不 就 泸 性 0 0 五 , 劫 是 • Ü 要  $\neg$ 自 能 袓 來 遍 這 實 執 、清淨 就 無 講 一直 著 計 現前 性 相 迷 些名 名 了 · 一 切 所執 惑得太 在 可 。 ~ 金 到今 名 相 名 Ś 就 剛 證 相

眾聽了這些話,都非常感激老師 實性上,這才能建立一切教門,教化一切眾生。所以說,言下就要見性。大

親一切

皆平等亦無分法自他有情悉

别

净空時年

## ◎唐朝徵詔第八

可請 疾 神 究 龍 ,願終林麓 被問 元年上元 乘 0 0 今 遣 二師推讓云:南方有能禪師 日 ,則天中宗詔云:朕請安秀二師 內侍薛簡馳詔迎請 ,願師慈念,速赴上京 ,密受忍大師 宮中供 衣 法 , , 。 師 傳佛 萬 機 上表 之 囙 暇 , ,

希望 非常謙虛 師 法 法 告訴皇帝 宮 廷 , , 是禪宗承 可 裡 詔 唐 講 書說 袓 以 朝 經 向 說 大 ,於是上表 中 慈 說 他 明 ,南方 宗 傳 請 法 大 , 則 神龍 悲 教 中 ,可是講 有惠能 , 的 天與中宗請嵩嶽慧安國 0 元年正月十五,武 念著 第六代 ,認為自己年歲大,身體也不好 於是皇帝 皇上的恩典趕緊到京師來 襌 到 袓 \_ 師 乘佛 派 師 , 遣 這 , 是 個 法 太 監 人是真 , 則 薛簡 個 這 天 師 傳 兩 與中宗曾有一 佛 帶著詔 正 位 及神秀大 了 大 ら い 印 不 師 書 的 起 都 0 **,願意老死在林麓** 六 到 非常 師 人 的 , 祖接 曹溪 人 經常 如果 , 謙虚 道 詔 他 迎 到 在宫中 密受 書 請 詔 要 , 書 討 詔 互 之後 忍 供 請 袓 相 論 六 養 大 大 推 乘佛 師 袓 師 讓 , 衣 在 也 大

來是 障 樣 處 須 過 為 看 礙 要 說 去 在 把 法 非 , 世 這 這是 常 能 間 名 就 上 樁 表 利 錯 平 承 法 事 辭 袓 蒙 捨 淡 了 , 名 情 師 棄 帝 疾 , 0 , 的苦 實 與 所 王 , 我 詔 名 在 以 利 , 們 特 Ü 是 是 聞 就 請 在 用 毎 利 是 大 別 , 此 意 養 師 有 推 在 地 意 若 辭 給 個 讀 我 後 不 般 不 人 0 起 們應當要能體會得 能 是 來 肯 人 所 來 捨得乾乾淨 做 奉 講 不 追 似 是 詔 稱 求 乎 個 真 得 0 的 是 典 這 的 上 , 很 是 型 並 甚 他 平 淨 年 最 不 至 常 ` 是 , 做 紀 高 於 , 到 不擇 於 認 大 的 實 • 道 榮 個 為 際 業 身 譽 榜 自 任 上 己 體 必定 含 樣 何 , 很 不 而 手 0 的 學 清 會造成 好 在 段 意 道 高 ? 大 去 思 之 師 追 不 很 , 嚴 是 人 我 求 眼 深 重 們 , o 裡 o 的 在 必 此 看 因

脫者 云 : 薛 無 簡 滅 若言如來若坐若臥 , E 未之 是 京城禪 如 有也 來清淨禪 德皆云 。未審 0 師所說法如何 ,欲得會道 ,是行邪道 諸法空寂 , ,必須坐禪習定;若 0 是如來清淨坐 何 ?師曰:道由心悟 故?無所從 0 來 究竟無證 , 亦 不因禪 , 無所 豈 在 去 坐也 定 , 豈 而 0 無 得 ? 解

,

薛 簡 說 : 「京城禪宗大德都這麼說法: 要想得道, 必須要坐禪 要習

唐 朝 徴 詔 第八

亦 來 般 何 無 若 以 金 人 說 , 所 坐 故 剛 往 : 若 一若 ? 去 經 往 不 如 臥 因 o 誤 道 來者 云 由 禪 ,這個 會 : 定 ら い , 悟 而 一若 認 無所從來 得 人是行邪道 , 為 豈 有 到 開 在 解 人言: 悟 坐 脫 ,亦 也 的 定要參禪 。 ட\_\_ 。」為什麼?經中說得這麼清楚 如 這 無 來若來若去 這 是 所 去 不可能 兩 打 ,故 句 坐,而 話 若 是 名 的 事情 坐 如 大 不 師指 來 若 曉得 ·。 一六 臥 。 大 ,是 示 道 師 N) 是 袓 要 人 你 從 不 說 的 以 Signal Control 解 , : 綱 為 無 地 我 領 如 所從 覺 如 所 何 0 果 說 悟 因 ? 二六 來 說 義 為一 的 如 o o

做 性 本 首 如 楞 , 來 來 楞 自 伽 永嘉 嚴 具 然 清 經》 無 漸 淨 足 大 生 定 大師《證道歌》云 所說 漸 襌 0 無 此 的 , 滅 成 又 ら と ,是 。古德說:「 四 就 叫做一行三昧 就 種 無量三 是佛,畢竟沒 如 襌 來清淨禪』 之一。如 昧 : 如果 0 達 , 這 來所證得的禪定 有 頓覺了如來禪, 摩 頓 。如來清淨禪,簡單的 悟自性 是 兩 袓 師 一切 樣 一代一代 0 依 Ξ ,本來清 昧禪 此而 就就 六度萬行體中圓 修者 輾 定 淨 轉 的 是 ', 是 ,元 相 根 《楞嚴 傳 本 說 無煩 最上乘 的 就 0 , 如 是 經》 就 果 惱 如 是這 能念念修 來 禪 0 。」我們 所 無 禪 , 種 也 漏 說 , 是 的 襌 114 智

7

旨 從 這 0 襌 此 這 經 個 論 問 來 題 看 , , 六 都 袓 是 扼 以 要的為薛簡說 如 來禪為究竟的 明 白 法 o 門 下 ,這就 面 講 是達 坐 摩 , 尤 袓 師 其 是 所 所 傳 的 打

坐

習

定

佛 慧 若 而 是 我 坐 \_ 海 坐 如 0 來 著 們 襌 清 空 重 ら と 諸法 師 0 , 清 是 與 我 淨 在 說 淨 坐 寂 S. 們 表 : 空寂 法 盤 , 0 , 。 ~ 我 沒 的 腿 Ü , 諸法空寂 有妄 意 們確實不容易證得,這是諸 面 是 無 法 壁 思 起 如 華 想 坐 。 一 來清 滅 經》云:「如 , 走 在 , 」,《法華 那 坐 對境寂然 淨 路 裡 坐 也 是 0 , 124 究 不 Signal Control 做 竟 中 動 ,一切時中, 還 來座者 經》云: 的 無 坐 想東 意 證 思 , 0 法 想 豈 ,一切法 , 的 「一切 西 比 況 真實 坐」並 , 妄 喻 坐 畢竟 我 耶 念紛 ? 空是 諸 相 們 空寂 法 不 0 的 是著 袓 飛 , ら と 大 , 皆 乘 師 , , 即 悉 說 重 那 佛 ジ 是 法 空 在 就 不 法 , 空 一寂 這 常 形 錯 動 所 才是 式 講 不 了 o 叫 就 離 做 的 ,

是

諸

佛

自

己

所證

得

的平等妙法,實相真空

, 所

謂

離

切

相

,

即

切

法

0

教

坐

0

如

來

座

者

決

不

是

小

乘人空座

0

現在既

然講

作佛

作

佛

就

應

當

要

坐

法

空

之

一 切

諸佛方便法、真實法

,使我們覺悟無二亦

無三,

唯

有一

乘法

參 唐朝徵詔第八

者,像釋迦牟尼佛,終日說法,不見有法可說;說而無說,無說而說,所以 非 , 真,這 心才真正 '個時候才能證得常住寂滅之相,這是大乘佛法所講的 到清淨寂滅,這個時候,於一切法得最自在 ,稱為座 空義。法 。 坐 此

說「究竟無證」。無證亦無無證,不得已建立一個名詞叫做畢竟證

滅 於外不染五欲六塵,於內不起絲毫妄想,在這種情形之下,我們就稱為 會 證」。實際上,他在這個境界中決不會起一個念頭:「我已經證得清淨寂 究竟無證」,無證 ,悟、證並不是坐禪習定就能達到,這是純粹的心地功夫,所以說道由心 什麼?得此「無證」之時,他也沒有「無證」的想,這是真正之證。可 的境界。」如果有這一念,那就錯了。所以,「究竟無證」是真正的證 牽連到「能證」與「所證」,一有能所,就不是真正的證。祖師在此地講 佛 法是要破執著的,凡是有執著就是毛病。我們說一個「證」,一定就 ,不但「能證」無,「所證」亦無,所以叫做畢竟證

簡曰:弟子回京,主上必問,願師慈悲,指示心要,傳奏兩宮及京城學

、道由心證

暗 渞 者 代 0 謝 譬 之 如 義 燈 0 然 明 明 白 無 盝 燈 , , 亦 冥 者 是 有 皆 盡 明 , , 相 明 待 明 立 無 名 盡 故 o 師 0 云 《 淨 : 名 道 經 無 明 云 暗 , 法 明

無

有

此

,

無相

待

故

是 導 傳 的 相 凡 百 是 代 千 絕 待 絕 , 達 替 對 對 於 故 相 燈 於 薛 是 對 的 正 太 簡 說 建 意 法 的 0 后 0 說 不 六 立 思 0 相 不 與 : 出 實 待 的 袓 能 0 皇 口 際 就 聽 如 了 , 弟 帝 的 Ŀ 是 果 都 了 悟 子 , , 相 講 這 , 不 , 回 以 所 希 說 是 對 話 明 到 及 謂 真 望 明 之 京 0 在京 言語 絕 佛 實 後 無 袓 師 對 法 法 盡 師 , 之 城 講 就 說 0 後 , 的 道斷 , 還 的 借 法 , 主上 ,能藉 是 袓 題 些學道 , 來 乘 絕 師 有 心行處滅 對 法 引 盡 教 必定 他 導 , 0 人。」 與 維 問 為 他 的 不 是 摩 什 口 , 我 傳 相 相 麼 說 經 , 0 這 對 ? : 到京 對 願 些人 的 云 因 師 還 慈悲 為 道 : 師 , 得 是 它 沒 不 , 對 是 法 是 有 不 指 立 有 譬 到 無 相 明 示 袓 的 有 對 暗 比 ら い 建 師 的 比 要 , 真 立 明 燈 的 是 無 然 開 正 0

簡 何 出 離 明 ?師 喻 智 E 慧 : , 煩惱 暗 喻 即是菩提 煩 惱 0 修 道 , 無 二 之人倘 無別 不 以 0 若 智 慧 以智慧 照 破 照破煩 煩 惱 , 惱 無 者 始 牛 , 此 死

0

見 實 提 是 解 在 慧 , , 很 這 煩 去 , 薛 上 難 惱 是 照 簡 智 與 了 接 破 說 大 菩 解 引 煩 根 這 提 初 惱 悉 白 是 機 經 , 不 無 話 中 的 無 如是 \_ 0 時 方 始 無 六 常 便 生 袓 别 以 , 死 說 光 o 怎 不 : 明 是 麼 這 比 一乘真實的 能 喻 如 個 出 果 理 智慧 離 有 以 ? 智慧 相 , 當 以 大 這 照 的 黑 法 話 深 破 暗 。 六 不 度 煩 比 錯 惱 喻 , 袓 , 如 , 煩 是 果 說 這 惱 佛 是 不 , 修 聲 是 門 常 煩 聞 上 道 惱 講 根 人 • 緣 就 若 利 的 是 覺 智 不 o 菩 的 用 但

是 的 說 樓 今 成 佛 天 佛 o 在 執 道 法 由 0 本 著是 薛 此 此 o , 經第 簡 地 可 目 眾 這 執 說 知 的 些意 生 著 這 章 , 就 的 前 幾 袓 是 六 病 句 思薛 祖 面 師 破 的 說 話 曾說 , 執 簡 堅 說 法 , 著 固 是 法 用 己 : , 應 意 的執著就是最深 經 , 沒 這 是 機 懂 當 有 破 得 一執 而 用 執 薛 說 大 , 著 著 智慧 簡 换 , 就 就 正 的 句 對 成 執 如 話 打 了 、最重的 了 同 著 說 破 0 毛 佛 五蘊 , , 嚴 薛 病 在 使 格 簡 大 他 煩 0 來 病 佛 能 惱 經 也 說 法 塵 所 更 有 , 破 勞 , 說 進 相 佛 除 尤 當 o 執 法 步 其 佛 的 如 它 著 是 無 程 此 , 什 有 度 修 更 乘 執 麼 定 上 。 六 行 著 都 法 了 層 沒 義 可 袓 定

有了,這病好了,法也沒有了,這就是佛法。

煩 惱 曰 0 ,不生不滅 無二之性 而 如 不亂 何是 ,性相如如,常住不遷,名之曰道 居禪定而不寂,不斷不常,不來不去 大乘見解?師 ,即是實性 。實性者,處凡愚而 日 : 明 與 無明 ,凡夫見二 不減 , ,不在中間 在賢聖 ,智者了達 而 不增 及其內 其 性 , 住

實 是 事 可是 法 具有 我 性 , , 0 真 就 就 明 們 明 六 薛 是真 是哲學講的 暗 袓 智慧的人, 不是暗 如實性也沒有增加 在 簡 R 之 說 問 5如本性 性 夫 : 是一 ,暗不是 位 明 如何是大乘 , 所謂上智大根性的人,他曉得明暗之 不是二, 。《仁王 「宇宙萬有之本體」 我 與 們 無 明 的 明 0 , 真 智者了達其性無二 經》云:「諸法實性,清淨平等, ·見解?」大乘見解是指大乘法 所 , 《大乘起信論》云:「一切法 如實性 以說是不二。「無二之性 明是光明 並沒有減 0 , 我 無明 們迷惑了實性 少;縱然是在 。」我們要注 就是暗 相 , 「凡夫見解是 , ,真 是有二 , ,尤其是指 諸 一意 被 即是實 佛 非 如 稱 性 平等 如 有 , 為 相 字 性 凡 非 的 夫 無 不 乘佛 不 地 同 兩 o o 實 位 樁 ,

會實 體 迷惑 遷 是 來不去就超越三世(過去、現在、未來)。它「不在內外,亦不在中間」 常」,它不是斷滅相,也不能說是常住相。它「不來不去」,無來無去, 如 中,真如實性也不顯得特別的寂靜。」從這些形容的語句中,我們要細心體 」,不遷就是永遠沒有改變,永遠就是這個樣子,《楞嚴經》云:「眾生 「不生不滅 減。」六祖說:「住煩惱位上,實性它不亂。像佛與大菩薩住在禪定之 《楞嚴經》裡的七處徵心,俱不可得,不在內,不在外,也不在中間。它 顛 也 性的樣子。 就 倒 是 , 此 皆由 地所講的實性。這個實性,名之為道。你不是要問「道」嗎? ',性相如如」,實在沒有法子形容,稱它作如如。 「常住不 不知常住真心性淨明體。」無二之性,就是常住真 經上講,實性是「不斷不常」,《楞伽經》云「非斷非 ジ 性 淨明

## 簡曰:師說不生不滅,何異外道?

這

個

就

叫做道

神我不滅」,「神我」就是世俗所講的靈魂。印度一些宗教家們也有相當 薛 簡 問:「祖師所說的不生不滅,何異於外道?」印度六師外道也講

Ŷ

唐

朝

徴

詔

第八多

是 於是 有 中 要 底 的 身 道 切 阿 的 自 記 的 中 定 疑 佛 世 彌 聞之 受 就 所 間 陀 己證得 了 這 捨 阿 功 , 學 在 講 佛 解 身 難 , 他 錯 身受身 定要請教 學 說 唯 與外道所 尊者當年親 為 認 , 的 我 這 識 不同 0 認 那 知 這 識 別 道我 講 個 說得特 個 個 , 之所 的 境界 清楚 主人 所以 人這麼說 神識是不生不滅。佛法告訴我們:神識不是真 說 ,要請老師 們 , 很接 聽釋 在 的身是有生有滅,他看到六 也不能代 別詳細 ,才算是真實 , 所 以 ,中國人講的靈魂,佛法講的神識 他知道身是無常的 0 薛簡 迦佛 近 , 我 。佛法 不 0 為我們斷疑生信 所說 當 表 們 同於外道 誤 會了 就是 然 就 ,它是要將世出 , , 0 相 佛 信 自己的境 自己沒 也 , 這 )。要認: 免 所講的決不是外道所 認為這是外道的 ,身是生滅 不 人有證 在 了 有許 界 佛 識 道輪 得 清 法 , 多誤 , 世間一 這 裡 楚 的 是 是 釋 , 必 迴 0 會 思 佛 迦 講 , , 切 到六道裡 想 法 定 好像是不生不 見 牟 不 , 要 說 法 到一 其 與 尼 0 通 的 在 中 佛 親 的真實相 o 切、 切 佛 的,是虚妄 不 為 證 楞 我 投 少處 宗 可 法 眾 , 絕 是 嚴 教 是 講 胎 生 自己 所認 對 一在六 的 必 , 徹 滅 , 捨 經 須 不

師

日 :

外道所說不生不滅者

,將滅止生,

以生顯滅

,

滅猶不滅

,

生說不

;我說不生不滅者 , 本自無生,今亦無滅 , 所 以不 同 . 外道

所 滅 然 它是將滅 說 的 思想 說 是有生有滅 不 ,這是在相對的境界,一句話就說破外道的境界 的 生 六 ,也就 。」這幾 生,也不見得就 袓 來止生,以生來顯滅;換 說:「外道 是我們今天講 ,是屬於 句話答得很 所說 相對的 是真正有生。為什麼?有滅 不生 的相 妙 , 相 一不滅 ,實在是高 對 白 論 對就是錯誤 者, 話 。它講的 將滅 說,它是生滅 明 。 外 止生 。它說 「不生不減 道 , o 的 以 才顯得生, 的滅 法,它是 生 概 念 顯 滅滅 , 還 滅 , 生 0 有 還 是 滅 有 是 生 滅 脫 猶 生 不滅 有 是 不 不 才顯得 滅 兩 了 滅 , 它 端 相 既 生 對

到 生 滅 法 , 0 的意思 ,凡是未能超越相對的都是世間法 個 哪來的有滅?「不生不滅」一句懂得,前面說的「不斷不常 這與外道的見解完全不同;換句話說,它不是相對的。根本 結 袓 論:佛法是超越相對的, 說:「我說的不生不滅 ,統統可以大徹大悟。這是佛法不同於外道 外道沒有超越相對;凡是超越相對的就是 ,不是相對的,而是本自 /所說 。我 無 生,今亦 們在這裡得 ,不來不 就沒有 不

汝 若 用 恆 欲 知 沙 心 要 , 但 切善惡都莫思量 , 自 然得入清淨心體 , 湛 然常寂 ,

0

消 這 必 我 底 同 然 修已 息 們有 的 成 得入清 是 定 汝 就 我 切 Ξ 有 都 若 這 善 沒有 在 們 經修學三十年 欲 顯 無 ` 幾 著 哪裡 淨 惡 , 我 五 知 不 句 能 都 年 證 的 Ü ら い 話 位得一心 們 體 莫 成 成 ?學禪的 要 , 很 多的 ,湛 思量 績 就 」,想要真正 就應當認真 重 最 0 要,對 十幾 我 不亂 大 」,我 、五十年,試 然常寂 的原因。不 們 ,我們是 ?有 年 見 於 們是 (檢討 到 , ,妙用 我 一了解 沒有 都 六 們 袓 。我 不 有 一切善惡 初學的人來說是很精 大師會 問 修 但你想一 顯 是得禪定 把握了脫生 恆 們這 著 問:在這許多歲 心的 沙。」學佛 的成 下這 些年· '要訣,「但一切善惡都 ?有 切惡 績 天 想 表 死 些 來所修所學一定有差 , 學 ,有 到 • 現 沒有明心見性?念佛 晚 生 生 心不清淨 , 這 們 一西方 月之中 些同修 , 要 值 , 他 Ċ 的 得 極樂世界?如果 從 開 ·, 我 ; 你 來 我 是 們 們深 修學 示 沒 初 就是 有 莫 0 們 λ 六 清 深 的 錯 的修學 門 思 想一切 ,否 時 量 反 的 ,有 袓 淨 , 過 省 間 人 說 自 到 o 則 連 些

ジ

還是不清淨

這 是 要 就 們 教 自 做 比 Ċ 清 佛 然 恆 是 念 的 做 的 導 學 天清 得 沙 人 淨 路 , 我 佛 小 頭 ` , 許 惡事 要 0 們 λ 乘 就 佛 也 多學 • 莫 斷 清 是 ら い 走 淨 法 一一心 將 如 果說 錯 淨心 思 惡 也 比 就 近 的修學只是 這 、一天 人 平等 不要 量 Ξ 喻 了 、要修善 對 不 十年 0 不 體 , 「多」,像 是 ,「我心清淨,我惡事不做 我 斷惡 去 我 比 亂 了 佛法 。清淨心 說 斷 們 一天 0 , , 不 這 能 如 而 , , 三十年 希 0 作斷 但是斷 慈 此 那 兩 己。 把 望 如果是這樣作法,六祖怎麼能 恆 悲? 而 就 句 握 能 體就是實性 惡想,修善 河沙 錯 話 到 己 所 之 求 果 惡修善 中 得 了 大 這 0 以 家 我 然 我 0 個 一樣,這是大用 , 佛 斷 要 綱 如 們 我 所 教 的 是 惡 特 領 把 體 的 的 ,也就是淨土宗講 修善是 也 , 它 會 ジ 别 , ら と 大 不作 我 , 是 不 注 就 歸 的 義 ,我善事也不 意 應 們 能 結 , , -修善. 佛 為 有 事 到 當 就 不 做 無方 一平等 大有 將 是一天 教 0 , , 為 想 事 是 自 不 一 切 的 是 上 我 進 教 己 0 , 善惡 說 要斷 學沒 叫你 懂 做 ら い 們 益;若是 比 心 修 的 得 一天 ` 學 味清 , 理 妙 這 都 清 , 天 有 \_\_ 的 一心 莫 平等、一 用 到 切 淨 這 個 ら い 别 方 善事 八思量 是 要 恆 上 晚 相 淨 ら と 的 針 不 , 這 ` 領 沙 外 必 反 0 , 亂 須 , , 我 慈 道 ジ 都 只 我 你 夭 ? 是 是 就 要 悲 不 ら い 自 0

湛然常寂」是清淨心體之相 , 心清淨極了。從清淨心中生出來的斷一 切

惡、修一切善,這是妙用恆沙。

善根 簡蒙指教 乘 傳諸佛心 , 值 師出世 . 辭 ,豁然大悟!禮辭歸闕,表奏師語。其年九月三日,有詔獎 老疾 ,談不二法 ,頓悟上乘,感荷師恩,頂戴無已 ,為朕修道,國之福田。師若淨名托疾毘耶 。薛簡傳師指授如來知見 0 , 朕積善餘 拜奉磨衲袈裟及水 慶 , 闡 , 宿 種

晶缽 當年示 耶 辭 初 禮 Ξ , o , 辭 闡 就 你 薛簡 歸 現生病 揚 有 敕韶州刺史修飾寺宇,賜師舊居為國恩寺。 為 大 皇 帝 龍 闕 承 乘 蒙六 一帝 天 有 修道 ,佛弟子、舍利弗尊者這些人都來問候 護 , 詔 , 傳諸 回到 袓 法 書獎諭 這 , , 佛 朝廷 一番指教 此 為 ら と 六 地 國 , ,把六祖 家 袓 一定蒙福 談不二法 的 大 , 師 福 豁然大 , 田 大師 報 說 。 \_\_\_ 0 : , 的 悟!可 就會消災免難 這 開 大師不肯奉召 個 是將他 示轉達給皇帝 國 見 家、 , 比 他 作維 也是有相 0 個 他籍這個機會為這些 地 , 摩 0 師 區 而 長 就 真 若 在這 以年老多 者 當根基 淨 正 有 維 名 一年九 修道 摩 托 的 長 疾 病 人 月

★ 唐朝徵詔第八

裟 師指授 善根,這才能遇到大師出世,頓悟上乘。為了感謝六祖大師的恩德 修學大乘佛法的人開導,告訴他們不二法門及學佛的心要。薛簡傳達六祖大 、水晶寶缽贈送給他作禮物,並賜六祖大師的故鄉舊宅名為國恩寺。這是 如來知見,皇帝聽了之後也非常高興,感覺到自己是積善餘慶 次,宿 , 將袈 種

一念自性

禮遇有加。

之心用本意重無體无湛寂自性

相無名不可思議

中主國

## ◎法門對示第九

法 , 不失本宗 日 如等 喚 門 人法海 曰:汝等不同餘 。先須舉三科法 、志 誠 ` 法 門, 人 達 , ` 動 吾滅度 神 用三十六對 會 ` 智 常 後 ,各為一方師 ` 智 ,出沒即離 通 、志 徹 。吾今教 兩邊 、志 道 說 汝說 、 法

這 章是六祖大師教誡學生教學說法,內容是三科、三十六對天 然 佛

法。

切法莫離自性

0

悟 不是 室 師 袓 的 ` 得 弟子 說 他 有一 這是說出六祖大師滅度之後,他們的責任都很重,都是將來要承傳佛 法 的 常隨 ; 對 的 夭 在 共有 ,六祖 他 我 弟 們 四十三人,此地所列舉的幾位,必定是這 子, 滅 度後 說 大師召集法海 :「你們 就是得法 , 你們 與別人不同 必定是分散到各方,各人都為 的門人,所以與一般大眾不 、志誠 、法達 。」這 、神會等,這 句話含有很 四 十三人 同 深 些人都是登堂入 一個 。六 厚 的 感情 地 袓 的 會 方 代 下開 的 表 , 若 老 o

※ 法門對示第九

導於 它不是真實的 的 白之 修 法 教 , ` 眾 學 後 著 弘 0 但是 生 重 法 , 0 要 在 經云:「唯有 利 」佛法所說 離 隨 生 , 言 機 ,它是方便的,我們要在方便中去體會真實 重 的 說 要 而 師 的 說 表 ` 離 是 一乘法 文 的盡是方 在 原 要 字 得 理 作 意忘 、離 原 老 ,無二 則 師 便法 言 是 ジ ,當然 緣 , 我 三三 ,因 亦無 , 才能 們 學三慧 說 此 Ξ 闡 法 我 , 得旨歸 法 利 除 們不能對它起執著 生 ` 佛 , 說 是 所 最 方 宗 聽 謂 便 都 , 重 這 著 說 「戒 要 就 重 的 , 是 在 但 定 事 宗 慧 業 以 諸 假 佛 0 0 ` 為 名 佛 如 , 什麼? 宗 字 來 法 闡 旨 , 引 的 乘 明 思 說

是宗 顯 莫 本 並 必 , 須 示 離 不專指禪宗為本宗 中 門必 自 舉 六 宗 道 性 Ξ 袓 須遵 科 在 法 說 是宗旨 此 一切法 說 門 守 處教誠大眾:「吾今教 '的原 法 , 指 動 不離自性 换 導 理 用 ,若是 别 原 句 三十六 人 則 話 , 說 專指禪宗 , 要領 對 ,這是最高的指導原則 ,是 教 0 下 Щ. 是 大乘 也 舉是 汝說 為 不 定 本 離 佛 要 宗 舉 法 法 這 離 的 例 \_\_ , ,不失本宗。」 這 開 個 根 兩 大 本 個 意 前 宗 邊 出 o 思 沒 提 旨 , 即 太 離 0 0 窄 這 開 離 大 兩 此 兩 師 小 邊 段 邊 說 地 o 就 開 講 , 是中 本 說 示 \_ 首 的 , 本 是 道 切 先 不 法 根 但 , ,

忽 有 人問汝 法 ,出語盡雙 , 皆 取對法 , 來去相因 , 究竟二法盡除 , 更無

去處

它 說 竟 說 世 顯 二法 法 的 與世法、與一切宗教,確實是大不相同。下面是法門略舉: 示 俗 中 模 講 , 下 道 盡 稜 就 的 面 第一 滑 除 不 兩 舉 離 , 頭 可 例 義諦 更無去處」,它的 自 0 0 說:「忽然 性 皆取 ,教 ;這個 出 語 人體 對 盡 說 法 雙 有一 會, 法 是教 ,從對 個 , 出 教人 宗旨 二人來問 你 入 領悟 都 必定是 法 在 離 |雙關 裡 你 開 佛法 面 ,這是佛法教學的原理原則 一兩邊 中體 兩 , 要 邊 ,你 緊 會中 0 换 的 不 出 句 是 立 道 語 話 都 , \_ , 來去 中 意 要 說 、雙關 ,在言語 道 思 不 相 在 存」 因 此 \_\_\_ , , 決 這 0 ` 0 所 不是 這 動 不 作 以 個 究

入 科 , 外 法 塵 門者 六 塵:色聲香味觸法;內六門:眼耳鼻舌身意是也 , 陰 門、六識是也。 、界、入也。陰是五陰,色受想行識是也。 0 入是十二 界是十八

三科」是陰、界、入。「陰」是五陰,色受想行識,這是將一切萬法

相 根 門 歸 同 納 六 : , 為 門 開 眼 五 合 耳鼻舌身意 大 相 、六塵 類 同 。「入」是十二入 懂得 、六 。六門是能 五 識 陰 0 佛 , 就 法 懂得十二入 將 入 , 宇 , 六 宙 塵 外 是 切 六 萬 、十八界 所 塵 法 入 歸 0 納 色聲香味觸 界」是十八 為這幾 。懂得十八 類 , 這 界 界 法 幾 , , 當然 類 即是六 內 性 也 質

正 自 性 塵 ,起十八正 能 , 含萬法 如 是一 。含惡用即眾生用,善用即佛用。用由何等?由自性有。 十八界,皆從自性起用 ,名含藏識;若起思量 , 。自性若邪 即是轉識 0 , 生六識 起十八邪;自性若 , 出六門 , 見

透

徹

五

陰

法

見六 它究 即 論 佛 邪 竟是 塵 用 自 0 , 從 用 就 瑜 如 性 是 由 伽 哪 能含萬法 師 裡 何等?由 切 一十八界 都 生出來?怎樣 地 邪 論 **,名含藏識;** 講得 自 ,皆從 自 性 有 性 詳 若 自 的 細 正 程 性 , 0 這 序 起 若 , 起 些 生 用 切 起 法皆從 思量 十 都 出 0 是 來 ? 這 正 從 , 白性 幾 自 即 ^ 句 是 壇 性 0 起 轉識 起 經 話 含 用 用 說 **>** 惡 語 明 0 0 0 宇 自 用 句 生 即眾 簡 宙 六 性 自 單 萬 的 識 性 邪 若 法 生 , 正 用 邪 的 出 ^ 成 來 六 唯 就 善 起 源 門 用 , o

善; 邊 是 才 的 到 生 包 凡 完 括 聖 114 相 , , 之 邪 法 九 對 因 做 正 全 餇 正 法 是 為 純 正 所 的 如是 界有 兩邊 他 善 0 以 , 邊 分 沒 可 與 之 見 情 o 都 有 。 此 用 , 袓 可 離 能 眾 我 , , 師 見得,我們是迷而不覺。這是三科之法 證得 開 這 生 這 們 地 的 了 還 邪與正,不是 , 個 教 個 絕 , 標 沒 火學就 不 善善 這叫 準是 對 有 但 . 六 離 , 相 真正 他還是 非 道 開 就 違 常 凡 兩 是善惡兩邊 背 之高 ,這是佛用。用 夫是眾 邊 相 0 對的 在 0 為 沒 相 0 什 對 生 有 邪 麼? 含惡 離 裡 , 正 都 聲 開 ,這是要特 面 離開了,這是真善 出出 聞 打 用 兩 從哪裡來?自性本 邊 轉 ` 沒 緣 的 , , 即 所 覺 都 這 0 離 以 別 ` 就 4 菩 兩 他 是 提 做 還是 邊 薩 眾 邪 出 也 生 來 , 是有 , 止 含惡 說 用 離 , ·來就有 邪 開 0 於 用 情 眾 兩 是 如 至 眾 生 邊 0

對 無 與 起 法 色 火 用 對 對 凡 十九 外 與 , 對 此 聖 境 柏 是 : 長 對 無情五 |與無 五對 , 與 僧 對 短 與 相 也 ...天 對 俗 對 0 對 法 , , 相 與地對 邪 有 , 老與 語言十二 與正對 漏 與 少對 八無漏 , 日 , 對 對 痴 與月對 大 與慧對 , 與 色與 語與 小 明 對 法 , 對 對 愚 與暗對 與智對 此 , , 有與 是 動 與靜 ,陰與陽對 無 , 對 亂 對 對 與定 也 , , 清 有 0 對 自 與 色

對 與 , 常 與無常對 對 , 戒 與 , (非對 悲與害對 , 直與曲 ,喜與瞋對 對 ,實與 , 捨 與 虚對 (慳對 ,險與 , 平對 進與退對 , 煩 惱 , 生 與 與 菩 提 滅

,化身與報身對,此是十九對也。

對

7

法身與色身對

對 界 的 0 0 法 自 此 相語言十二對,法相即一切法的現象, 性 三十六對 起用十九對 ,也是舉例 。此三十六對在我們日用平常中, 。外境無情五 對 , 從 舉 現 例 象、 自 然 從言語 現 可以說都是離 象 說 這 是 , 舉 外 了 面 十二 不開 的

師言 此三十六對法 , 若 I解用 , 即道貫 切經法 , 出 入 即 離 兩 邊

是 法 迷 問 不二 師 法 在 0 我 向 **,無二亦無三。一乘** 相 要 之法 六 對 們 緊 祖請教:「忍 之中。「解」是悟 凡 的就 , 夫 解脫禪定是二法,二法就不是佛 不 在 了解這 此處 。换句話 大師平常 三十六對的真實相 ,諸位特別要重視這個「一」。 悟 說 說 的正是「不二 ,誰能了解、誰 法 ,禪定解脫 ,迷在三十六 法 法 如 門」。在 能靈活 0 六 何解釋?」六 祖 也特 對 的去 這裡講的「道」, 本經第 裡 別 ,換言之 運用?這是大 強 調 袓 一章 , 唯 說: , 我 , 佛法 印 學

ð

法

門

對

示

第

九多

法 用 解 在 們 六 能 對 是 0 0 ,如果 ,貫是貫通 這 法 看 袓 到 師 個 裡 , 二 解就 在 面悟不二 天 我 地不二 就 此 是禪家 地 們 不 告訴· 在 , 從 叫 ,你才能 ,是一不是二; 其 道 我 一件任 此 。淨 講的大徹大悟,悟了之後 們:你若真正悟 以後沒有障礙,一切 土法門教我 何一對看 看到法法皆是 出它是 日 與 們 了,從 的 月 不二 對 是 不 <u>:</u> 經 , , 這 能 , 譬 是 悟 、一切法門無不貫 ジ 大 看 起 不 用 用 就入不 到 如 亂 無 前 , 這 日月是 方 面 二法 就是「道貫一切 ,起 講 ら い 的 一不是二 就 無量無邊的 門,這 天 是 與 道 通,「出 地 。這 才叫 , 你 對 Ξ 經 德 做 我 能

妄 彼 問 和 即 念 尚 離 ら い : 內 此 兩 , 怎麼 邊」。 何 Ü 叫 ?」和尚答道:「外,被 謂二邊?」和 什麼 不 做 離 生妄念,叫做無此心。彼心此心都無,這叫做非二邊 此 兩 是 Ü 邊 中道?」 法 0 ?我 彼 Ü 尚答:「有彼心、有 、此心 們 和 舉 《頓悟入 尚說:「無 是二邊 五欲六塵纏縛 道要門 。外,不 中 間 此 論》 ,亦無二邊 Ú 為 的 , , 五 124 即 例子來 欲 做 是 六 彼 \_ 這這 塵 邊 心 說 所 0 0 明 \_\_ 是 染 內 0 問 中 有 , , 人 114 常 道 何 做 起 問 無 一切 大 謂 又 珠

指這樣 把這兩 的 邊 為我們有二心,二心就不會。 ,一定要從 道貫一切經法,出入即離兩邊」。這一段開示中,這兩句是最關緊要。能 不立 既 然雨邊都沒有,中道在哪裡?當然沒有中道。」這就是禪家所講的「雨 **句做到,說一切法總不離自性;換句話說,佛門講的稱性而談,就是** 的教學法。我們對於佛法的精義不能覺悟通達,這種方法是學不來 ,中道不存」。這是我們在古大德教學法裡,舉出一個實例來說 自性中悟出來才行。如果要想學,怎麼也學不會,為什麼?因 明

自 見;若全執空,即長無明 性動 用 ,共人言語,外於相離相,內於空離空 0 若全著相 即是邪

們讀起來比讀《金剛經》更容易領悟 性 不取於相,如如不動」,六祖此處所說與《金剛經》的意思完全相同,我 ,這一點很重要。佛陀在《金剛經》教須菩提尊者說法的要領有兩句話: 這 )是六祖大師教誡學人稱性的教學。首先告訴我們,言語如何才能稱

祖教導我們「自性動用」,「動」就是發起,「用」是講作用。此地

法門

對示

第九分

相 事。」這是長無明,這是學佛最大的忌諱,這是病根之所在 經 邪見。」不但世間一切法如此,就是學佛也不例外,我們著相學佛。譬如聽 如聲聞 娑 執著空 離 的 ,我什麼都不執著,「什麼都不執著」就著空,什麼都不執著就長 婆 發 他就著相;換句話說,空與有總是執著一端。譬如,凡夫執著有,小 你著言說相;看經,你著文字相,這樣作法都是邪見。如果我們不著 相 世界 起作用,著重在利益一切眾 ,不著相,內也不著空。這是很要緊的。一般人離相,他就著空;離 、緣覺執著空,佛在《楞嚴經》說:「內守幽閑,猶 ,都是毛病。大師就指出這些毛病:「如果你全著相,這 ,總是 以言說為主。所 以 生,即教化眾生。教化眾生,特別是在我 ,我們與人言語,要能做到外離 為法塵分別影 就是增長 無 相 於於 明 乘

此 執空之人,有謗經,直言不用文字。既云不用文字,人亦不合語言 語言便是文字之相。又云:直道不立文字。即此不立兩字,亦是文 。見人所說 ,便即謗他言著文字。汝等須知,自迷猶可,又謗佛經

不要謗經

,罪障無數

見別人 能 是 經 國 話 經 來 自己 說 就 不是文字?還是文字。這都是不了解佛法的真實義,都是著相 、也不聽教 話 是文字相;文字不過是言語記錄下來的符號而已,不用文字當然 如果謗經、謗法,這個罪障實在是太重了 ,「直指人心,不立文字」。試問問:直指人心,不立文字 執 講 迷 。你說話 著空的 經說法 ,那還罷 ,常說「不用文字」。既然不用文字,也不應該說話,因 人,他有時候謗經。 ,你還是執著文字相。又說:「不立文字」,達摩祖 ,就毀謗別人「著文字相」。大師在 了!如果再要謗佛經,這個罪就重了。」教我們不要謗 尤其學禪的,禪宗不立文字,於是他不看 此地特別教 ;這 所 誡 我 心就 師到 以 八個字 為 , 他 們 中

見性 若著 相於外而作法求真 ,或廣立道場說有無之過患 ,如是之人累劫不可

又 不 頭執著,你要去求真,到哪裡能求到?以淨土法門來說,求一心,你心中 能執空。空有兩邊都不著,這樣才能建立 學 佛最 大的忌諱就是著相;換句話說,外 道場,度脫 面的境界 相決定執著不得 一切眾生;兩 邊有 ,內

ð

法

門

對

示

第九の

地 你再廣立道場說有說 我 真是把我們累劫修行的病根一語道破 有 Ü 不亂 們要求一心不亂 個 一心 的障礙,這是我 、執著有 無,這怎麼能得一心 · 、心 個 亂 們要懂得的。換句話 裡有個「一心不 心,你只要有這兩種執著之一, 不亂、怎麼能明心見性?大師在此 亂」,這個「一 說,我們的心已經不 É 就 不 無 亂」就是 法證 清 淨 真 ,

但 聽 依法修行 ,又莫百物不思而於道性窒礙;若聽說不修,令人反生邪

礙 正 不 淨 身 可 了 就 。依 ジ ٦ 的 不 ,這是錯誤 , 但 法 行 通 聽 公修行 什麼都不想」是無想定 依法修 為 ,這是講修行錯修 。錯誤的修學 ,不能什麼都 ,這是障礙道;道就是真如實性 行 』,依一乘了義的佛法。 ,第一個 了。修 不想;什 ,果 行,「修」是修 是執空的人,他 麼都 報 在 無想天(外道天),有 不 想 ¬ , 你 又 莫百物 就著空 什麼都 正 『若聽說不修,令人反 , 「 行 」 不 思』 ,於道性 不想 是行 , 以 · 時候 就 莫」是 為 為 自己 起 , 修

檐「我本來是佛」就不要修了。這也錯了,這樣反而生邪知邪見。 的 生 邪 ,如《華嚴經》、《圓覺經》所說的「眾生本來成佛」,自己認為直下承 念』,這 也是錯誤,這是聞而不修。聽說大道是清淨的,大道是本有

作 但 依法修行 ,即不失本宗 ?,無住相法施。汝等若悟,依此說,依此用,依 0 此行, 依 此

悟 住 此 了 用 地大師也是這樣教導我們,要行無住相法施。「無住相」就是「應無所 句話:「應無所住,而生其心。」他是在這句話開悟,一生受用不盡。在 , ,「法施」就是「生心」,無住生心。六祖囑咐我們:「如果你們真正 、修行、種種行作,就不會失去根本宗旨。」根本宗旨是指「無住生 這 悟無住相法施,依這個原理原則去說法,依這個原理原則在日常中起 是指導我們正修行的綱領。六祖一生所得的法要,就是《金剛經》 的

若有人問汝義,問有將無對,問無將有對,問凡以聖對,問聖以凡對 ;

## |道相因,生中道義。

本 或 中 凡 這是真實的大慈大悲 此 說?也是 以 宗 道 有意 對 行 , 一 切 。」這 依依 義 你 , 六 都 \_\_\_ 用 、或無意 袓 • 稱性 是 言 無來 此 說 稱 中 個 作」,哪 說 ,無 道就 說 對; 而 性 法 說 而 ,都是教導眾 如 公巧妙極 是實性 說 不 問 。見性之 果 是二 有一樁事情 。 祖 無 o 有 ,你 人問 · 諸 道 師 了,決不是與人唱 升堂說 人,隨時 相 就 你佛法大義,你怎麼教導他 生快 將有 佛 因 不稱性? ,生中道 、菩薩 法是稱 快開悟 來 隨地 對;問 礼祖 性而 無 義 哪有一樁事情不是教眾生 ,唯有悟入之後才能 八,换句 不 師說法 反 凡,你 稱 說 調 性 , ,用意是在「二 話 ,無 就 。「依此 常 說 說,一切言 聖對; 閒 不是希望 ?從 聊天是 **丸說,依** 職苦 問 反 不是 眾 說 道 聖 面 1得樂 開 寄皆 答 此 生 相 , 稱 你 悟 用 開 因 覆 不失 性 的 悟 就 , , 依 生 ? 而 所 , 說 問

有」,你就答「無」。為 邊 斷 大智度論》 滅 是一邊,離是二邊行 有一 段 經 什麼?有 文 說 明「二 中 道 , , 是 是一邊 道 為 相 般若 因 。為什麼說有?因 , 波 生 羅 中 道義」 蜜 。 \_\_\_ 所 的 道 以 為 理: 「 , 無 別 人 才 常是 問 你

祖說:「一問一對,餘問一依此作,即不失理也。」 法 門 對示 第九 理是真理,什麼

般若 在霧裡 候 到 菩提是一邊 菩薩是一邊 有 悟 顯 才有 (現的。 了 , 波羅 正所謂是「兩邊不立,中道不存」,這才是般若波羅蜜。在修證上說 禪宗語錄 有」。因為有,才顯現「無」。可見,有、無這兩樁事,是互為因緣 味道 ,不知道它義趣之所在。 沒有「無」,哪來的有?沒有「有」,哪來的無?你果然在 蜜 雨邊不立,中道也沒有」,這就是「生中道」的意思。中道也沒 。否則 ,是所證。能修、所修,能證、所證 ,菩薩是能修;六波羅蜜是一邊,是所修。佛是一邊,是能證 0 裡面也不例外。懂得這個意思,你才能看經、看語錄 這是舉個例子,這樣的例子在一切大乘了義 ,你看他一問一答,所問非所答,所答非所問, ,離開這兩邊行中道 經典隨處 ,看 簡直是迷 這 都能見 ,這是 的 裡 時 面 而

中道義 汝 明是因 問 一對 0 餘問悉皆如此。汝等於後傳法,依此迭相教授 ,暗是緣 ,餘問一依此作,即不失理 ,明沒即暗。以明顯暗 也。設有人問:何名為暗 ,以暗顯明 , , 勿失宗旨 來去相因 ?答 , 成

授 皆 相 暗 真 是 如 顯 , 理 ? 勿 此 緣 現 失宗旨 中 o , , 上末 就 明 道 顯 沒 0 後 示 有 這 囑 出 了 個 咐 中 問 , 答 大 道 暗 眾:「 的 就 就 義 現 不 前 理 失 你 0 理 0 們 以 以 0 於 此 明 後 類 顯 假 傳法 推 示 設 , 暗 有 , 其 相 人 要 他 , 問 依 無 以 照 論 暗 何 這 問 顯 謂 個 什 暗 示 原 麼 明 ? 理 相 答 , 原 無 , \_ 云 則 不 來 , 如 明 是 迭 是 往 相 , 因 教 悉 互

是 身 得 對 見 語 就 通 是 ? 的 有 有 錄 有 有 有 幾 無 達 為 這 , 因 大 乎處 無 這 法 些 為 與 沒 , 師這一番開示 無 個 方 法 有 而 就 ,是 原 這 建 是 處 , 0 法 它 一邊 立 都 理 都 見 原 不是 相對而建立 能 又 ,無因 佛 是學自六 見到 則 問 ,決定沒有那一邊 真身 ... 「我 真實 ,你 ,後 有 。譬 7。」又 一想 的 而 人 袓 一的;既 如,有 確實是 顯 問 0 的 示 就 的 所 問:「為何不見有無 明 是 。本不立有,無也就 以 譬如,有人問:「 無為 白 , 然是相對建立的,它是屬 人問:「怎樣 以 , 我 。既然「無」都 此原理原 法,你 們 他答覆 離 開 得 則為 何 生 才能 巧 滅 以 妙 回 教 就 何 答 不 學 離 不 見 者 是 有 能 他 開 存 佛 的 是 見 在 存 真 為 有 不 依 佛真 無為 於生滅 ,「有 是 在 法 為 身?」答:「 據 • 是 鰖 0 身 法 就 便 我 ? ? 有 見 法 們 諸 無 從 佛 , 在 答 是 的 位 答 的 生 哪 襌 : 真 滅裡相 不 宗

後 法門對示第九

取,這才叫真正的無為。如果要講到真正的無為,就是「不取有為,亦不取無為」

有為無為都不

# ◎付囑流通第-

相問 泣 生滅去來。汝等盡坐,吾與汝等一偈,名曰真假動靜偈。汝等誦取此 毀譽不動 末落成 於 。汝等悲泣,蓋為不知吾去處;若知吾去處,即不合悲泣。法性本無 阿誰?若憂吾不知去處,吾自知去處。吾若不知去處 。惟有神會,不動神情 與吾意同;依此修行,不失宗旨。眾僧作禮 太極元年壬子七月,命門人往新州國恩寺建塔 ,為汝破疑,令汝迷盡。吾若去後,無人教汝。法海等聞 。七月一日,集徒眾曰:吾至八月,欲離 ,哀樂不生,餘者不得。數年在山,竟修何道 ,亦無涕泣。師云:神會小師卻得善不善等 , 請 師 世間 ,仍命促工。次年 。汝等有疑,早須 說偈 ? 汝今悲泣 ,終不預報於 ,悉皆涕 為為

造好了。這一年的七月一日 0 塔是藏骨灰的地 方。第二年,開元元年(公元七百一十三年)夏天 ,六祖集合弟子們,說:「我在八月就要離開這

六祖

大師在太極元年七月,命他的門人到

新州

(其出生地) 國恩寺去建

偈 依照這個偈子去修行,決定不失宗旨。」 動靜」。「你們如果能誦取這八首偈,就與我的意思完全一樣,與我同志 處 都 個 不 知 宣布是在自己往生前一個月。他是八月初三圓寂的 世間 ,我何 很 0 悲傷 : 一 切 道 即 報 離 無情無佛種 徒眾當然沒有像大師這麼自在,免不了有人情世故,於是有許多人心 到 。」六祖在他要走的一年前,就叫學生準備藏骨灰的塔, 假 共論佛義 諸學道 必預先告訴你們大家?」於是,六祖為大眾說八首偈 哪裡去,你就錯了,我曉得我到哪裡去。如果我不知 。六祖說:「你們悲泣,是為誰擔憂?若是為我擔憂,憂慮我走了 即心真 無有真 0 ,不以見於真 能善 自心不離 同 無情不動 須用 I分別 不相應 相 假 , 0 , , 0 。若見於真者,是見盡非真 合掌令歡喜。 第 莫於大乘門 若覓真不動 無真何處真?有情即解 一義不動 , 0 , 此宗本無諍 卻執生死智 但作如此見 動上有不 動 動 , 0 , 0 , 0 說 道 但 無情 若能 若言下相 即是真 諍即失道 自己 是 明「真假 動是不

即

的去

裡

明 確

意。執逆諍法門,自性入生死。

前 真 性 的 在 說 東 在 何處真?』 , 明 , 西 與 一凡 第 定 佛 切 要 這 經 所 首 經 論 有 離 個 所 偈 教 東 說 妄 裡 相 : 我 0 西 的 都 , 7 們 第 在 意 說 皆 離 得 是 \_ 佛 思 切 妄才能證 首偈 是 法 很 虚 無 清 有 妄 有 : 楚 樣 , 真 7 稱 0 0 , , 一得真: 若能 為 現 所 但 不 今 真 是 謂 以 性 自有 的 見 , ,真性 科 科 如 切 於 真 本 學 學 無 真 家 性 家 有 , 0 足永 離 還 若 Щ 也 真 實 證 , 假 無 見 恆 這是 實宇 法 即 於 0 的 這 真 找 心 0 永 真 到 宙 者 個 恆 之 意 \_\_ , 0 是 間 自 個 思 的 真 見 沒 , Signal Control 0 有 盡 佛 不 可 正 是 離 的 永 在 非 假 要 恆 Ξ 真 ` 千年 想 永 的 0 見 恆 無

頭 這 是 不 動 無 與 動 點 第 上有 情 行 破 三首 木 無 坐 石 襌 不 佛 偈 沒 , `.' " 動 種 不 0 有 \_\_\_ 六 動 0 兩 • 袓 就 有 ے 樣 换 是 絕 如 情 o 的話 何 第 不 即 長 才是 同 解 四 意 說 坐 動 首 禪宗 長 不 , ,無情 偈 坐 動 臥 : 靜 講 不 **,** 『若覓真不 一如 臥 的 即 不 , 若 不 同 動 動 ,這才是 無情 ?真正 把 0 若 這 動 個 修 不 禪宗所說 當 的 動 不 動 作 不 動 上 , 襌 動 行, 有 無 , , 不 這 的 決 情 同 真 動 不 就 就 無 Ē 是 是 錯 0 情 的 長 不 木 了 不 不 坐 動 頭 0 動 是 動 , 若 不 石 而 o

別是《華嚴經》善財童子五十三參,完全顯示出真實的不動

說 意 所有相,皆是虚妄」,「一切有為法,如夢幻泡影」。以上這五首偈,都是 說:「修道的人,動心是最可恥的。」外境不值得我們去追逐,經云:「凡 的憤怒之下,或者恐懼、憂患、好樂而能不動心,這才是真實的不動」;又 明 自在一如,而內心絕不隨境界動搖,這才是真正的不動。古德說:「在大 思是說,能善分別法相,於第一義而不動。這就是在事上、在外境上,一 如何去修心,修真正的不動心,成就禪定。 第五首偈: 『能善分別相,第一義不動。但作如此 見,即是真如用

諍 說;不契機者,要叫他生歡喜心。從這裡我們能看出,佛門傳法一片慈悲。 , 諍即失道意」。所以,佛門戒戲論、戒爭執。至於說法,契機者要為他 七、八這三首偈,指示我們修學不可以爭執,特別說明「此宗本無

何 人?師曰:吾於大梵寺說法,以至於今,抄錄流行,目曰《法寶壇 徒眾聞說偈已,普皆作禮 知大師不久住世,法海上座再拜問曰:和尚入滅之後,衣法當 。並體師意,各各攝心 ,依法修行,更不敢 付

等說 達 磨 法 0 汝等 大 ,不付 師 守護 付授偈意 其 衣 ,遞 ,蓋為汝等信根 相 ,衣不合 傳 授 ,度 傳 諸 0 淳熟 偈 群生 : , , 決定 但 吾本來茲土 依 無疑 此 說 , , 堪 ,傳法救迷情 是 任 名 大事 正 0 0 然據 今 為 ; 先 汝

花開

五葉

,

結果自然成

0

首偈 麼人?六祖說:「我從大梵寺說 袓 說 了 師 法寶壇 , 最 的意思來看,衣法也只傳到六祖為止 偈 這就是正法 六 云 重 袓 :「吾本來茲 經 要的事無過於傳法 說 》。 只 完這 ,衣 些開 要大家能守護 就 示 不傳 土 後 , 傳 了 ,於是法海上座 徒 。 \_\_\_ 法 眾依 法 救 , 迷 能 所 , — 法修行, 將這 情 以 ; — 直 , 從 個 到 今天 **江請教** 六 花開五 法 不 門傳 袓 敢 ,你 大 以 有所 葉 師 後 授 ,衣 出 們 , , 爭 結 去 只 抄 「普度 錄 執 果 傳 法 自然 法 流 以 0 大 眾 後 不 行 傅 成 應當傳 師 生 , 住 衣 經 0 , 世 0 依 題 從 達 照 稱 給 不 為 此

師 狐 復 心滅種種法滅。若欲成就種智,須達一相三昧、一行三昧 疑 日 0 諸 外 善知識!汝等各各淨心,聽吾說 無 物 而能建立,皆是本心生萬種 法 0 法 汝等諸 , 故經云心生 人自心 是 0 若於 種 佛 種 法 更

閒 切 活恬靜 處 而 , 虚 不住相 融 澹泊 ,於彼相中不生憎愛,亦無取捨,不念利益成壞等事 ,此名一相三昧。若於一切處行住坐臥 ,純一直 , 安

不動道場

,真成淨土,此名一行三昧

0

很重,實在說,它是通一切法門。念佛人如果懂得這個道理,可以證得一心 各自努力。在這一段開示中,最重要的就是這兩種三昧,不但參禪的人看得 生憎愛,亦無取捨,不念利益成壞等事,安閒恬靜,這叫做「一相三昧」。 昧 「一行三昧」,就是純一不動心,成就真實的淨土。這是告訴大眾要精進, 亂 」,才能成就 六 祖 特 別告訴大眾修行的心要,應當要重視「一相三昧」與「一行三 一切種智。在境界相裡不執著、不住相,於一切境界中,不

切處而不住相」。一切處,無論順境、逆境,無論四聖的境界、六凡的境 一了百了!「相」是講境界相。六祖在此地提了一個 講「一真法界」,淨土講「一心不亂」,古人說:「識得一,萬 「一相三昧」,大家要特別注意這個「一」,「一行」也是一,《華 綱領:「若於一

限 相 礙 土 不 度 功 ,還是「 可 , 夫沒有到這個境界之前 也是圓教初住 。念佛人心住在西方境界,算不算住 , 都 還 要 是好事情;但是, 不 住相 · 住 」。一相三昧,不是一般人能做得到 我 以上的境界;以淨土講,是理一心 們六凡的境界不住了,住在 ,我 六塵的境界相是萬萬住不得 們心裡住佛的名號 相?心中有 四 ` 聖的 住 ,在 不 阿 佛 亂 境 彌 ,這個有很 的 的 功 界 境界 陀 夫上 境 裡 佛 界 一來說 , 相 ` 0 有西方 還是「住 因 也未 大 此 , 最 人的障 , 我 低

界 捨 佛 逆 境 中 就是隨緣,就是 , ,僧 就是 界不生瞋恚 不 生 於 一僧 爱之心 要學著念念覺而不迷 彼 愛 相 中 , 都沒有 Ü 就 不 恆 ,這是現前就要學的;於順境不生貪愛 是覺悟 生憎愛」,這是教我們不住 順眾 , 於一 的 生 人 ,隨喜 切境界是什麼態度?不取不捨的態度 ,境界裡才動 , 就 不迷惑;因為僧愛是迷惑 功 德 僧愛 相 的方 , 就是 法 迷 o 而 在 Ü 不 0 , 是 覺 你 切 能 境界 0 不 0 在 覺 中 不 亦 順 取 逆境 無 於 取

「不念利益成壞等事」

,這是對自己來說,念念是造福眾生

造

福

社

發付囑流通第十

一行三昧」,

行是修行,也就是行為。行為無量無邊

,

佛法將它歸納

是 相 痛 緣 種 這 己 大 謀事 不一 來 諸 苦?我 條 要 家 不 個 , 佛 可 牽 自 件 功 說 有 一體」,這 而 菩 己 在 樣 德 是 不 以有自 涉 福 不 薩 念自 。何 具 的 人 到 們 就 功 , 這 無 足 許 德 ら い , 成 不 見 二無 多 與 私 以西方極樂世界因緣那麼殊勝,而我 ,在事上就會有障 圓 圓 樁 己 到 自 個 事在天」,要盡心盡 的 外 滿 滿 事 的 世界上到處都有許多的災難 境界是 利的 面 因 別 情 利 0 一切 , 你 0 緣 千 自然 益 念頭 。雖 ,用 萬 心是虚 「一相三昧」 相 這 成 不 融成一 。這 現 要 然 種 就 今的話 一,惟虚: 想法 ; 以 為 縱 社 樣去做事情,做 礙 為 體 是錯 , 就 會 然 一才能容 來說 事情 , 力為社會、為眾生謀幸福 做 、為 會有 正 誤 不 ,就 眾 是道家所謂「天地與我 的 做 成 一切 困 成 , 大 ,自 生 0 了是 難 是 造 所以 ;;在 福 法 得 要具備許多條件 乘法是論 己 也是 們娑婆 , ,才能 再多,心 功 , 我 德 也 佛法講是眾 盡 圓 不 們要記取古 世界眾 做 Ü 滿 ら い 計 是安閒 盡 到 不 事 較 澹 而不計成 力 成 論 同 情 生 生 了 泊 , 事 壞 恬 今天這 的 其 失 , 根 0 0 o 這 人 福 靜 中 因 敗 對 成 , 所謂 萬 有 德 了 於 的 敗 為 了 叫 樣 幾 自 物 因 事 , ,

修 後 不 不 無 四 , 論 的 動 以 威 ,「於一切處」,也就是一切順逆境界裡 Ξ , 道場 真 做 類 儀 ن 這是成就了真實的淨土。我們一定要從「真誠」下手,無論待什麼 就 不 行與 :身 什麼事 必 動 誠 ,要學「純一直心,不動道場」,這是講修「一行三 定 道 待 ,就是真正的淨土。也許有人會說:「我們以誠 八道早就 要這 場 我 、口、意;或者歸納為 ,一定要用真心、誠心。「真」與「誠」就是純一直 ,我 ,是修的真淨土,真實清淨。別人不修是他 /樣做 相 們 違 ,在道學上才有入處 不是吃虧了嗎?」這個念頭是錯誤 背 0 所以,一個學道之人,在在處處以純一 行、住 。否 、 坐 ,我 則 、臥 們 **,名義上是學** 的 四 身 種 口 0 w 敬 待 人 的 意三 大 的 0 師 事 真 業、 道 昧」;修成 在 , 誠 ,可是 , 此 實際 是 真 行 我 Ü 地 純 , 心待人 們 教 住 就是 别 人 上 自 坐 導 直 , 之 臥

我 若 發生 今 人具二三昧 說法 。承吾旨者,決獲菩提,依吾行者,定證妙果。聽吾偈曰:心地 , 猶 如 如 時雨 地 有 ,普潤 種 ,含藏 大 地 長 ;汝等佛 養 , 成 熟其 性 7 譬諸 實 , 一 相 種 子 二行 , 遇 兹 亦 復 霑 如 是 悉

接

物

,這是修一行三昧的下手處

本淨 無二 , 其 種 ,無可取捨。各自努力,隨緣好去。爾時,徒眾作禮而退。 ,普雨悉皆萌,頓悟花情已,菩提果自成 亦然 0 其道清淨 ,亦無諸相 。汝等慎勿觀靜及空其心 。師說偈已,曰 : , 此心 其法

的 方 作 養 可 法 以 祖 ,成熟果實」。「一相」、「一行」這兩種三昧,在大乘佛法上就是成佛 o 對我們修行人來說是最高的指導原則 疏 。觀靜與空心是修無想定,心裡什麼都不想,以為這是清淨,這 的種子。我們自己要想成佛,對於這種修行的方法、原 ら い 六 忽。六祖告誡我們,千萬不要觀靜、不要空心,這是一種外道 本來清淨,無可取捨;你要是取靜、取空,這是錯誤的。這 祖說:「如果我們具足這兩種三昧,就 好像 地有種子,當然能含藏長 理原 則,千萬 是錯誤 的修學 一番開 不

堅 師 師 七月八日忽謂門人曰:吾欲歸新州,汝等速理舟楫 日:諸佛出現 。眾曰:師從此去,早晚可回?師曰:葉落歸根,來時無口。 ,猶示涅槃;有來必去,理亦常然 。吾此形骸 。大眾哀留 ,

開 元元年七月八日,六祖大師忽然告訴弟子們說:「我要回去新州 ,你

要示 方 時 所 不 無口 趕 。」大眾問:「老師去了之後 可 快 現 。」這兩 為我準備交通工具。」大眾 以?為何要回到新州老家 涅槃,有來一定有去,這 句話含義很深。像大 (,何時 ,回到 是 都 八師這樣: 常 堅 他出生的地方?含義深,教導我們要 再回來?」六祖說:「葉落 決 理 。我 的 的人,他要示現入滅 挽留,六祖說:「諸 這 個 形 骸,當然也是 **汽** 佛 歸 出 歸 哪 根 現 有 個 地

又 問 .曰:正法眼藏傳付何人?師曰:有道者得 , 無心 者 通 0

曉得根本

通達 解 無心」就是無妄心;換句話說,妄心還時常現前,他的心就不通 我 用 世出世間一切法,他也就沒有得道。可見,末後這一句就是前一句的 正 根就一切通達。所以,這兩句可以說是《楞嚴經》的綱領 們要想得道,交光大師《楞嚴經正脈》講「捨識 法眼藏傳給誰?有道的人就得到。什麼人有道?無心的 用 根」,捨 人就 ),就 識 有 就是無 不能 道 註

又問:後莫有難否?師曰:吾滅後五六年,當有一人來取吾首 0 聽

有二菩薩從東方來 頭上養親,口裡須餐。遇滿之難, ,一出家、一在家 ,同時興化,建立吾宗 楊柳為官。又云:吾去七十年 ,締緝伽

昌隆法嗣

0

會有 家。」連七十年以後的事情,他也知道。「一出家」是指馬祖道一禪 又說:「我滅後七十年,有二位菩薩從東方來,一位示現出家,一 「一在家」是指龐蘊居士,這是兩位菩薩,同時興化,建立吾宗。 一個人來取我的頭 學生 們 又 |問:「以後會不會有什麼難?」大師說:「我滅後五、六年 。」這是預先知道五、六年後 ,寺廟裡會有這 位示 樁 現在 事

出 預 菩薩 說得道之人超越數量,就 先 人對於數的問題,正是百丈大師所說的「大修行人不昧因果」;他有數 現 於世間 知道?不但沒有得道的人被 我們讀了這段經文,就知道凡事都有一個定數。如果沒有定數,怎麼能 們授 記 ,可見 ,都是 都 屬於預言 有 個 數 這 不應該先知。既然能先知,在何時某 。 由 數拘缚住,逃不出數,得道之人也有數 種 此 情形在佛 可知,「一飲一啄,莫非前定」。 經很多,我們在佛經 水佛、 裡 看 到 某菩薩 得道 古 佛

也有 命 就 法 昧 他 能 通 叫 因 清 始 清 通 袁 果 , 這樣看 了 他 楚 大 凡 覺 楚 道 迷 , 而 惑 o , 就 同 樣 不 顛 他 0 是 沒有意義 能 修 的 知 倒 們 功 悟 沒 道 , 有 要 夫 迷 入 , 特 這 因 在 , 不 ,我 從 果 是 别 個 裡 早 留 道 不 面 0 們 意 到 我 理 知 0 在 晚 們 大 道 , , 一其中 對 修 不 ジ ジ 是 就 於 行 可 凡 要 清 以 定 這 人 夫 悟 清 個 輕 淨 了 昧 清 於 出 易 的 道 , 看 楚 因 不 理 0 些道 會 能 楚 過 果 ジ 清 肯定 之 再 0 , 向 他 中 理 淨 只 境 能 看 就 不 , , 界攀 能 自 對 大 迷 己 師 生 接 , 於 要能 有 緣 光 受 所 因 他 果 明 , , 以 得 最 在 報 ジ 叫 , 到 通 低 大 做 應 ら い 真 清 乘 限 他 ` 淨 佛 度 不 宿

佛 問 修 婆 無 須 尊 是 毘 數 未 者 為 含浮 量 蜜多尊者 知從 、 第 佛 佛 四優 釋 上佛祖應現已來,傳授幾代?願垂 可 ;今賢 ` 波鞠多尊者、第五提多迦尊者、 迦文佛首傳摩訶迦葉尊者,第二阿 第八佛馱難提尊者、第九伏馱蜜多尊者 也 劫 。今以七佛為始:過去莊嚴 , 拘留 孫佛、拘那含牟尼佛、迦葉佛 開示 劫 第 六彌 , 難 0 毘婆 尊 師 云 者 遮 、 第 : 迦 ` 尊者 第 佛 、 釋 古 佛 迦 應 商 那

的受

用

頭尊者 承 十五婆舍斯多尊者 ,菩提達摩尊者此土是為初祖、二十九慧可大師、三十僧璨大師 0 道信大師、三十二弘忍大師 伽耶舍多尊者 士、十五 、十一富 汝等向後 、二十二摩拏羅尊者、二十三鶴勒那尊者、二十四師子尊者 迦 那夜奢尊者、十二 ,遞代流傳,毋令乖誤 那提婆尊者、十六羅侯羅多尊者 、十九鳩摩羅多尊者 、二十六不如蜜多尊者、二 馬 ` 惠能是為三十三祖。從上諸祖 鳴大士、十三迦毘 0 、二十闍 一十七般若多羅 耶 、十七 多尊者 摩 僧 羅尊者 伽難 、二十一婆 尊者 提尊者 、十四龍 ,各有稟 、 三 十 <u>:</u> + 修 <u>`</u> 盤 樹

傳慧 這 起 是六 所講 ,二十八傳到菩提達摩。菩提達摩到中國來,就是中國 0 從達摩 可 釋迦牟尼佛傳法給大迦葉尊者,迦葉是第一代祖師 講 的師承 , 慧 袓 到 佛 袓 從 可傳僧璨,僧璨傳道信,道信傳弘忍,是為五祖 法 師算起 大迦葉尊者算起,惠能大師是第三十三代祖師,若 師承,六祖說:「古佛應世,數量無 師承在世出世法非常重要,古今中外這些學者皆有師承而成 ,他是第六代祖 師。這一段是說佛法的承 法 計算。」六祖 由由 的 初 。弘 迦葉傳給 傳 袓 ,也就是一 忍 。菩提達摩 從 傳惠能 從 中國算 阿難 七佛算

就 今天 無 論 世 出 世 間 的修學 , 往 在 往對於 師 承疏 忽 , 這是 很大 的 錯 誤

留 立 若無佛心,何處求真佛 佛 眾生。自性 只為眾生迷佛 佛難逢 言:汝等諦聽 成 坐 師 在眾生中;一念平直 , 佛道 偈 皆是本心生萬種法。故經云:心生種種法生,心滅種種 開元元 ,吾與汝別 。吾今教汝,識自心眾生,見自心佛性。欲求見佛 ,與汝等別,名自性真佛偈。後代之人,識此偈意 平等,眾生是佛;自性邪險 年 癸丑歲 !後代迷人,若識眾生 ,非是佛迷眾生。自性若悟 。法海白言:和尚留 八月三 ,即是眾生成佛。我心自有佛 。汝等自心是佛,更莫狐疑。外無 日 , 於 或 ,即是佛性;若不識眾生 何教法 恩寺齋 , 佛是眾生。汝等心若險 ,眾生是佛 ,令後代迷人得 罷 , 謂諸徒眾 ; 自 , 自 佛 性若迷 ,但識眾生; ,自見本心 [::汝 法滅 一 物 泛是真 見 佛性 ,萬 而 佛 曲 等各依 , 。 吾今 能建 一劫覓 佛 ? 即 師

他 就是在當天走的。學生們請求老師最後的遺教 開 元 元 年八月初三,中午齋罷之後 大大 八師向 ,特別是關懷後代迷人如何 大 眾 告別:「我 要走了。

♂付囑流通第十

佛 筝 明 眾 說 故 ジ 生 能 得 經 , É 生 0 見 0 云: 能 太多 眾 兩 見 性 , 汝等自 性 這這 生是 認 個 即 字 的 識 了; 心生種種法生,心滅種種法滅。」這一番話重覆兩次,可見非常重 是 門檻 到 個請求實在是太重要了,若是為自己,大師未必會說 佛 , 佛 為後 如果 Ü ;自 一切現象都是眾緣和合而 性 是佛,更莫 。「吾今教 ° L\_\_\_ 代修學之人,大師不能 迷失自心 性 這兩 邪 險, 句話是綱領。 狐疑。外無 ,這是凡夫;覺悟 汝,識 佛是眾生。」你一念平等正直 自心眾生, 生的 一物而能建立 何 不 謂「眾生」?眾生是眾緣 說 , 見 自心,就是佛菩薩 就 。 大 見到 自 心佛性 師說:「後 佛 , 皆是本心生萬 性; 。 ட 换 ,你就 特 句 代 别 話 迷 , 因 。 — 自 是眾 注 說 人 意 ,若 和 為 種 這這 生成 合 法 性 平 自 是 而

成佛菩提 佛 偈 真 在 日 無 堂 真 假 性 如 因 法 中邪見三毒生,即是魔王來住舍。正見自除三毒心 自性是真佛,邪見三毒是魔王。邪迷之時魔在舍,正見之 0 本從化身生淨性 身 報身及 化身,三身本來是一 ,淨性常在化身中 身。 。性使化身行正道 若向性中能自見 , 魔 , 即 變 成

學道 佛 性 員 者 不知 滿 ,起心總是大痴人。頓教法門今已留 剎 , 那 真 不作此見大悠悠 何 無 即 處 是 窮 擬求真 。 淫: 真 。今生若遇 性 。若能心中自見真 本是淨性 0 頓 因 教 ,除淫即是淨性身。 門,忽悟自性見世尊 ,有真即是成佛因。不見自性 ,救度世人須自修 性 0 中各 若 欲 自 0 修 報汝當來 離 :行覓 五 欲

魔 魔 佛 本 並 是 要 本 很 不是兩樣 第 來不二。為 初 淺 想 告訴我 一身 最 下手入門之處;換 明 顯 八 後 首 S. 。 第 , , 實 東 偈 見 們: 大 是 際含有 性 四 西 師 什麼 首 勸 ,只是迷悟 ,一定 說了八 修 偈 真 如自性是 很 0 ?都是 , 這 要 說 首 深 的話 八除障 的 入 明「一」與「三」是不 偈 首 說 從 道 , 本性 真佛 一個 說 偈 ,除障才能 理 叫 是 , , 做 大 不同的名 不 要 顯 , 自 邪 師 但是上根人得利益 我 現 們 最 。 本 見三毒是魔王」。 性 自己 真佛 後 見 性覺是 詞 性 的 去 而 遺 。第六 偈 一不 悟 教 己。 」。第 佛 0 , ,本 、第 異 第 句 同 。第 , 中 時 子 Ξ 一首 第 首 性 更 不 七 下根 多 二首 難 首 偈 五 迷 偈 首 是 , , 得 偈 , 魔 是 性 表 偈 偈 說 , 是 他 面 , 明 , 辨 , 佛 教 教 上 頓 三身 說 别 導我 教 與 明 佛 與

師 說 , , 今 身 無 偈 生無 著孝 苒 囑 ,告曰:汝等好 服 汝 滅 , , , 非吾弟子,亦非正法 令汝見性 無去無來 ,無是無非 住,吾滅度後 0 吾滅度後 , ,依此修行 但識自本心 無住無往。 ,莫作世情悲泣雨 恐汝等心 , ,見自本 如吾在 日 迷 性 淚 0 ` , , 若 受 不 無 違 會 人 動 無 吾

縱

吾在世,亦無有益

是本 界 迷 無 是 悲 相 去 正 泣 重 在 無 淨 法 流 0 大 |境界 淚 因 來 要 , 0 師 此 煩 的 告訴 , , 惱 是 裡 大 接 , 無 諸 師 受 看 是 要 大 大 交代說 師 結 別 到 明 無 眾:「你 在 人 不能 ら い 似 非 乎是 此 見 的 , 弔 地特別做最後的開導 染著 性 : 無 有動 問 們 住 0 但 , , 好 無 心 大集 有 識 或 好 往 就像虚空一樣」 靜 自 者 的 本心 身穿孝 安 經》云: 、有生有 , 住 這五句都是形容真 , , 服 見自本 我滅度之 , 滅 , 這 • 再囑咐 0 性 有來有 都 切 眾 後 0 不 是 無 生 , 去 動 這 我 , , 不 性 教 無 兩 的 , 要 ら い 的 導我們見 有 靜 真 性 句 做 樣 這 本 正 世 話 , 子 些 無 弟 淨 就 間 虚 生 是 子 人 0 情 性 無 妄 凡 教 ジ , 導 的 夫 滅 既 也 這 這 境 然 S.

ð

付

噣

流

通

第十

ŝ

守老 能 在 對 就 夠 境 如 我 番 道 , 師 界 真正通達 同 要 們 顯 理 以見 裡 有 的這 大 , 在 見 一確實 很 師 ,全是說 性為 些 在 大 此 教 八無法 《壇經》的義理 面 的 地 受用 訓 修 說 前 ,老 行的 修 這 得少,說 樣 些 正 , 師 。「若 真 道 第 錯 就是 正 誤 理 是古 個 的 , 得多、 ,依 有很 違吾教 目標 在 行 你 為 人 教修行,六祖大師就在我們的身邊 所說 面 。「吾 說 長 ,怎能 前 的 得 ,縱吾在 也 經文 詳 開 沒 滅 成 細 智慧的 用處 度後 , 再 就 無 世, 道果?所以 過 《楞 於 0 , 加 這 亦 依 上 此修 嚴 古 楞 句 無有益 白德詳細 話是千真萬 嚴 經》。我 ,大 行 經》。《 。」你 , 如 師 的 吾 們 註 再囑 若 在 若 解 楞 , 是 日 嚴 不 我 咐 確 不 悟 經》 我 們 遵 實

復說偈曰:兀兀不修善, 騰騰不造惡; 寂寂 斷 見聞 ,蕩蕩心 無著 0

的 句 Ü 話 莫 作,眾善奉行」 , , \_\_ 可是修善的事情要做。「 兀兀不修善」,「兀」是不 切善事. 都 不做 ,雖然修一切善 了 ,你就不懂 騰騰不造惡」,「騰騰」是自在 動 大 , , 師 Ü ら い 的 不 裡 意 動 不動。善要不要修?要修 思 。諸 。這是教 位 [讀了 你 う と い 兀 裡 兀 的意思 不 不修善」這 能 有修 自 善

Ŷ 付 噣 流 通 第 +

意 平 見 在 切 識 闡 筝 切 的 坦 , 見 中 本 ` 然 清 這 這 聞 , 心 色 , 是 是 中 淨 , 不 是清 大師末後的教 完 是 不 造 、慈悲 全 生 我 惡 離 一分別 淨 們 0 應當 Ü 的 意識 , 寂 、不 切 。「寂 要 寂 ら い 誡 是 學 接 生 斷 觸 執 不 的 見 著;今人 ` 染 寂 0 聞 見聞 著 , 是安 蕩 蕩 這 , 心 蕩 蕩 所謂是客 樣 靜 Silvariant Contraction ら い 地 才 無 無 的 **滋著」就** 能 才能真正達到平等、清淨、慈 意 著 把 思 觀 0 , 的 是 這 切 事情 看 斷 誠 四 見 敬 句 , 實 看得清清 聞 之 話 際 實在 ら い , , 上 客 是 就 ら い 觀 楚 是 中 說 還 楚 在 盡 坦 落 然 修 在 在 行 切 `

0

0

貫 師 曹溪 說 , 塔塔 迎 弟子方辯 白 偈 師 真 , 虹 0 道行 忽於塔 十一月十三日 屬 , 端 地 , 坐至 0 以香泥上 莫決所之 ,林木變 師 內白光出 春秋七十有六 更 之 , 遷 白 , 忽 現 乃 0 四十三人, 禽 焚 謂 門 神 , (香禱 直 爠 龕 門 憶 併 哀 ,年二十四傳 人 衝 念 所 鳴 [:香 取首 悟 傳 天, + : 道 衣 吾 乏 缽 行 超 煙 日始 指 月廣 記 矣 而 凡者莫知 • 衣 處 ! 口 散 韶 遂 奄 0 , 先 師所歸 次 新 然 0 三郡官: 韶 以 年七月二十 遷 鐵 州 化 。 於 祝 奏 葉 焉 漆 僚 髮 聞 布 時 洎 時 , 迶 異 奉 古 護 煙 利 立師 出

鎮寶林道場。流傳《壇經》,以顯宗旨,興隆三寶,普利群生者。 ,中宗賜磨衲寶缽,及方辯塑師真相,并道具等,主塔侍者尸之,永

秋七十有六。 去,這是何等的自在!六祖大師能做到,我們也能做到。大師降生在唐太宗 貞觀十二年(六百三十八年),圓寂在玄宗開元元年(七百一十三年),春 到 `半夜三更,大師忽然對門人說:「我走了。」就奄然遷化。說去就

平等慈

**想我人喜争於** 

求生學士於

## 【精要十念法】

般

自修與共修之常規

0

茲說明

於后

謹 提 議 以 淨 空法師宣說之簡要必生十念法,為淨宗學人今後 之

三餐各 自修者 一次 , ,午前開工及收工各一次,午后開工及收工各 即是日中九次之念十聲佛號法。是晨起與睡前各一次 一次 , 共計九 , 日 中

次 。每次稱念十聲四字或六字彌陀名號 ,原有日常定課可照常行之。

始 , 共修者 而 行此十念法 , 凡講經 0 、開會、聚餐等無特定儀軌之集會, 亦即是約同大眾合掌同聲稱 念十聲「南 在共同行 無 阿 彌 事之 陀

, 而後 始 進 行講 經、 開 會、 用餐等活 動 事宜

佛

按 此 此 法 簡單易行,用時少而收效宏,確實而切要,可久且可廣 自修與共修之十念法,有其特殊之法益 。試舉如下

舉家之成員或信或不信皆蒙攝持不遺。且有佛化親朋鄰里,普及社會之 為 佛法家庭」之具體有 效 方 法 。例如:於家庭中三餐時行之 , 則

大

利

益

在

念 相 以 繼 簡 , 單 日 易 復 行 \_ 日 , 0 久 日 能 九 如 次 斯 從 , 早 則 行 到 人 晚 之 , 氣 佛 質心 號 不 性 斷 o 將呈 \_\_ 逐 日 漸 生 清 活 淨 之 中 信 佛 心

與

法

樂

生

焉

,

福

大莫

能

窮

0

神 , 專 如 能 ら い 務 隨 道 順 親 , 和 以 及 , 稱 所 念 辦易成 十 聲 佛 , 所 號 遇 , 古 便 祥 有 , 袪 蒙 除 佛 雜 染, 加 佑 , 澄 淨 不 可 Ü 思議 念 , 等等之 凝 聚 N.

自 修 與 共 修 , 相 資 相 融 , 資 糧 集 聚 , 個 人之 往 生 在 握 , 而 共 同 菩

提大業,亦共成焉。

功

德

o

此法可以二法名之。試姑名之。

之 課 業 上 為 加 淨業加行十念法」 行 之故 , 是 對 己 有 行 修定 課 者 言 , 因 此 法 是 在 原 有

無 定 課者言 為 簡要必生十念 o 因現今社會遞變 法 , 是 , 指 匆 適 忙 無 於 目 暇 前 , 局 以 礙 及 多 今 難 後 淨 故 業 0 學 而 此 人 中 法 易 大 集 部 資 份

糧 ,信 願行 之,平易圓具。而「都攝六根,淨 念 相 繼 之 標 準, 亦甚符

合無缺。

佛 衡 生活 分 佈貫穿於全日 因 化 毎 次念佛時 ,全日之身心,不得不佛 間 短 ,易 攝 Ú 及 不懈怠故 0 0 亦 又 即全日生活念佛化 以 九 次念佛 之 功 行, , 均

學 人幸甚!未來眾生幸甚!諸佛歡喜 總 而言之,此 法簡要而 輕鬆,毫 無滯難之苦,如此法大行, 則 淨業

南無阿彌陀佛

九九四年諸佛歡喜日美國淨宗學會四眾同倫 敬勸

蓮池大師曰:

亦勝持餘咒,亦勝一切諸餘功德。專持阿彌陀佛名號,猶勝持往生咒;

勝持往生咒者:

持咒三十萬遍,則見阿彌陀佛;

持名則一日一夜,即佛現前。

持名則至心念佛一聲,即滅八十億劫生死重罪

咒云:晝夜六時,各誦三七遍,能滅五逆等罪;

勝持其他諸咒:

專持名號 以十念得生,生即不退,威靈不測,大神咒也。 ,即大神咒,大明咒,無上咒,無等等咒。

一心不亂,斷無明,見自性,大明咒也。

往生極樂,究竟成佛,無上咒也。

證無生忍,回入娑婆,普度眾生,無等等咒也。

念佛勝餘功德者:

專持名號,攝無不盡;以不出一心故六度萬行,法門無量;

願淨業弟子,專其信願,不二其心。

0

古德多有原修餘門者,尚當改修念佛。

況原修念佛人,豈敢變其所守,而復他尚乎!

南無阿彌陀佛

### EP 光 大 師 開 示 (十念 店 數 法

號 淨 境 ら 十 念從 六 利 緣 中 念 念 根 , , 根 若 , 深 記 不 句 , 則 , 大 能 數 可 淨 勢 不 之 至 不 復 則 常 切 , \_ + 念 須 至 境 外 得 常 十 白 行 相 論 謂 緣 都 馳 Ξ 相 住 ` 繼 , , , 之 昧 繼 坐 Ξ 須 , 若 攝 皆 十 謂 ^ 臥 記 大 吾 , 六 軰 不 得 難 0 亦 無 根 , 0 可 Ξ 有 皆 亦 隨 分 大 之 , 得 摩 間 云 無 念 明 難 鈍 淨 也 正 地 隨 斷 不 根 念 0 0 受 0 宜 記 至 , 所 , 相 願 , 自 謂 , 0 , 十 捨 繼 與 Ü 此 可 縱 白 十 此 不 , 天 所 得 云 N) 日 可 己 念 十 下 納 正 歸 念 掐 記 念 Ξ , 後 受 定 數 珠 數 犘 \_\_ 又 記 世 處 萬 , 須 者 數 , , 地 鈍 唯 即 唯 從 之 , , 佛 淺 皆 憑 當 根 ら い \_\_ 法 斯 者 號 安 白 之 如 NO. 念 為 , 共 則 是 至 功 住 記 佛 第 欲 德 之 於 得 記 十 時 都 0 佛 此句 攝 0

萬

修

萬

人

去

耳

- $\bigcirc$ 佛 教 是 佛 陀 對 九 法 界 眾 生 至 善 圓 滿 的 教 育
- 0 釋 真 相 迦 0 四 人 + 生 九 年 就 是 所 自 說 己 的 , 宇 切 宙 經 就 , 是 內 我 容 們 就 生 是 活 說 的 明 環 宇 境 宙 生

的

 $\bigcirc$ 修 做 法 行 就 , 是 加 將 以 修 我 正 們 對 0 宇 宙 人 生 錯 誤 的 看 法 ` 想 法 說 法

 $\bigcirc$ 

知

覺

名

佛菩

薩

,

不

覺

名

凡

夫

0

- 0 佛 淨 而 教 的 不 修 染 行 , 並 綱 領 戒 是 覺 ` 定 ` ` 正 、淨— 覺 , 以 而 不 迷 , 正 目 而 不 邪 ,
- 0 修 學 的 基 礎 是三 依 福 , 待 人 依 慧三學 六 和 , 處 求 世 達 修 六 到 度 此 , 標 遵 普 賢

願

歸

ジ

淨

土

,

佛

之

教

化

能

事

畢

矣

所 佛言善用其心則 願 断一切悪具足眾善一切幻 不自 皆得具足於一切法多 礙 妙功德於一切法心 在 随眾生住怪不捨離 ゆかい 獲一切 FA 垂

輾 普

莊

土 德

上

四

恩

F

爝 報 嚴

途 重 淨

苦

\* × 歡 詩 禁 × 迎 勿 止 費 \* 翻擅販 結 \* ΕP 改鲁 \* 法 \* 内 流 寶 ×

\*

\*

公元二〇一一年三月

恭印壹仟

册

轉流 為 願 出 以 通 資 者 此 B Q 讀 功 向 誦 通容 偈 受

> 回 持

This book is for free distribution. It is not for sale. Printed in Taiwan.

劃 淨 E-mail 倳 電 出 地 空 撥 版 網法 帳 名 號 址師 真 話 者 址 ŧ ŧ ŧ ŧ ŧ ŧ ŧ ŧ hwadzan@hwadzan.tw (請法寶專用) www.chinkung.org 社團法人中華華藏淨宗學會 華 www.amtb.cn www.amtb.tw 台北市大安區信義路 一九三九一〇七六 〇二)二七五 〇二) 二七五 藏淨宗學會 記

四

七二六二

四

セ

セ

Л

四

段三三三之一

號二樓

帥 者 ŧ 和裕出版社 (〇六)二四 www.hwadzan.tw 五 四

〇ニュー

七

<del>\*</del> \* <del>\*</del>

\*

\*

\*

\*

\*

承

×

\*

盡

此

報

身

同

生

梴

樂

國

悉 若

發 有

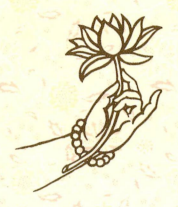
菩

提 闡

NS

見 乏

者





#### 華藏净宗學會

THE CORPORATION
REPUBLIC OF HWA DZAN SOCIETY

本會一切法寶,兒費結緣,禁止販售,請勿擅改内容,歡迎翻印流通。
This book is for free distribution. It is not for sale.
Printed in Taiwan